
 
Exhortación del Papa León XIV 
sobre el amor hacia los pobres

SAN MIGUEL
 No. 77       enero-febrero 2026                    



SAN MIGUEL

“Michael” Journal - Canada
1101 Principale St., Rougemont QC, J0L 1M0
Tel: (450) 469-2209 Fax: (450) 469-2601

Editor

Oficina Principal

Revista bimestral de los

“Michael” Journal - Canada
1101 Principale St., Rougemont QC, J0L 1M0
Tel: (450) 469-2209 Fax: (450) 469-2601

©2025 Peregrinos de San Miguel Arcángel. Todos los 
derechos reservados. Los artículos de esta revista 

podrán ser reproducidos dando crédito a la Revista 
San Miguel.

Printed in Canada

PUBLICATIONS MAIL ONLY AGREEMENT No. 
40063742

Legal Deposit - National Quebec Library

Postmasters must send address changes to: 
 “Michael”  Journal, 1101 Principale Street, 
Rougemont QC, J0L 1M0 - Canada

Send back all mail that cannot be delivered to: 
“Michael” Journal, 1101 Principale Street, Rougemont 
QC, J0L 1M0 - Canada

Alain Pilote 

Peregrinos de
San Miguel Arcángel

Instituto Louis Even para la Justicia Social

Colaboradores
Paola Santamaria 
Juan Castro Soto
 Adriana Ramìrez
 F. Noè  Amezcua Domìnguez

Publications Mail Reg. No. 40063742

“Michael” Journal - Estados Unidos
P.O.Box 86 / South Deerfield, MA 01373, USA
Tel: 1-888-858-2163

Edición No. 77

www.revistasanmiguel.org

 
Exhortación del Papa León XIV 
sobre el amor hacia los pobres

SAN MIGUEL
 No. 77       enero-febrero 2026                    

Ediciones
Idiomas: inglés, francés, polaco, español.
Canadá y Estados Unidos: ……….. 2 años - $ 10
Australia y Nueva Zelanda: ….......2 años - A $ 32
Europa: …………………………..….  2 años - 20 €
Polonia: ………………………..…....  2 años - $ 20
América del Sur: …………...………  2 años - $ 20
Otros países, correo aéreo: ……..…. 1 año - $ 20

Editado por

Subscripciones 

Contenido
  3 	 Dios nos confía una misión 
	 Alain Pilote
  4	 El objetivo de la economía 
	 Alain Pilote
  8	 Un dividendo nacional para todos 
	 Louis Even
11	 La tecnología, ¿aliada o enemiga 
	 del ser humano?  Alain Pilote
12	 Exhortación apostólica Dilexi te 
	 León XIV
17	 ¿Por qué una fiesta de Cristo Rey? 
	 Pío XI
19	 ¿Laicidad o laicismo?
20	 Tres armas poderosas contra el mal 
	 Lise Rodrigue-Fournier 
22	 Otro Engaño ya está aquí 
	 Juan Castro y Paola Santamaria
24	 San John Henry Newman 
	 Dom Antoine-Marie, osb
29	 El libro que hay que leer para 
	 saber quién es León XIV
30	 León XIV responde a las preguntas 
	 de los jóvenes 
	

8

43

Foto de portada: shutterstock.com / 2637002331

4

12

2 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



San John Henry Newman, a quien León XIV aca-
ba de declarar doctor de la Iglesia (véase página 24), 
escribía:

«Dios me ha creado para hacerle algún servicio 
definido. Me ha encomendado alguna obra que 
no ha dado a otro. Tengo mi misión.».
León XIV, dirigiéndose a los jóvenes estadouni-

denses (véase página 30), citaba esta oración de san 
Agustín:

«Señor, dame la gracia de hacer lo que me pides 
y luego pídeme lo que quieras».
San Alberto Hurtado, sacerdote jesuita chileno 

(véase Vers Demain de octubre-noviembre-diciembre 
de 2023), declaraba:

«Jesús nos dice: “Te necesito. No te obligo, pero 
te necesito para reali-
zar mis proyectos de 
amor. Si tú no vienes, 
quedará una obra sin 
realizar, una obra que 
tú, y solo tú, puedes 
realizar”».
Si cada ser humano 

ha recibido de Dios dones 
distintos para una misión, 
una vocación específica, 
todas estas vocaciones 
convergen en un solo fin: 
ser testigos, instrumentos 
del amor de Dios, para 
«que venga su Reino y se 
haga su voluntad en la tie-
rra como en el cielo».

Y la Iglesia nos ense-
ña que este amor de Dios 
Tdebe reflejarse, concre-
tarse en nuestro amor por los pobres, como lo explica 
el papa León XIV en su reciente exhortación apostólica 
(véase página 11). Si la Iglesia habla de una opción pre-
ferencial, de un amor especial por los pobres, es sen-
cillamente porque es Jesús mismo quien se identifica 
con los pobres, cuando nos dice, en el capítulo 25 del 
Evangelio según san Mateo:

«Tuve hambre y me dieron de comer… cada vez 
que lo hicieron con uno de estos mis hermanos más 
pequeños, conmigo lo hicieron».

Y en esa misma exhortación, el Papa insiste en 
la urgencia de resolver las causas estructurales de la 
pobreza:

«Las estructuras de injusticia deben ser recono-

cidas y destruidas por la fuerza del bien, mediante un 
cambio de mentalidades, pero también, con la ayuda de 
las ciencias y de la técnica, mediante el desarrollo de 
políticas eficaces para la transformación de la sociedad».

Una técnica eminentemente eficaz para poner fin a 
la pobreza es la solución de la Democracia Económica, 
concebida por el ingeniero escocés Clifford Hugh Dou-
glas. Es de esta solución de la que Louis Even decía: 
«Es una luz en mi camino, es necesario que todo el 
mundo la conozca», y que lo llevó a fundar Vers De-
main para facilitar su difusión.

Douglas y Louis Even explicaron el vicio del siste-
ma monetario actual —el dinero creado en forma de 
deuda y la falta crónica de poder adquisitivo (véase pá-
gina 8)— y también aportaron una solución, recordan-
do ante todo que el verdadero objetivo de la economía 

es hacer que los bienes 
correspondan a las nece-
sidades, y que el dinero 
debe ser el reflejo de la 
realidad, una simple con-
tabilidad (véase página 4).

Cambiar las normas 
del sistema financiero ac-
tual es, evidentemente, 
una tarea difícil, pero no 
es imposible, puesto que 
estas normas financieras 
no son leyes divinas, sino 
leyes humanas. Estas nor-
mas han sido creadas y 
votadas por hombres; por 
lo tanto, también pueden 
ser cambiadas por hom-
bres.

La gracia de Dios es 
ciertamente necesaria en 

esta tarea «inmensa, pero necesaria», según las pa-
labras de san Juan Pablo II. Y se nos proponen tres 
medios, tres armas particularmente eficaces en este 
combate por la justicia: el Rosario, la humildad y la 
consagración a María (véase página 20). Vers Demain 
transmite un mensaje de esperanza, de liberación fi-
nanciera para los pueblos de la tierra. Al convertirnos 
en mensajeros de esta buena noticia de justicia eco-
nómica, nos convertimos en «peregrinos de esperan-
za». El Concilio Vaticano II recordó que la misión de los 
fieles laicos es hacer que el mundo sea conforme al 
Evangelio. Entonces, ¡buena lectura y mucho éxito en 
su misión!  v

                                     Alain Pilote, redactor

Editorial
Dios nos confía una misión

«Tuve hambre y ustedes medieron de comer…»

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 3



Desde 2006 se organiza en Rougemont una 
sesión de estudio sobre la democracia económi-
ca (o Crédito Social, pero no el sistema actual de 
la China comunista), vista a la luz de la doctrina 
social de la Iglesia. Esta enseñanza es impartida 
por Alain Pilote, quien se ha basado en los es-
critos de Louis Even para hacer un resumen de 
las propuestas financieras de C. H. Douglas en 
algunas lecciones.

Las lecciones de esta sesión se reproducen 
en el libro «La doctrina social de la Iglesia y su 
aplicación en Economía», que puede pedirse a 
nuestra oficina. A continuación, algunos extrac-
tos de la primera lección:

por Alain Pilote
Fines y medios

Cuando se habla de economía, conviene distinguir 
entre fines y medios, y sobre todo someter los medios 
al fin, y no el fin a los medios.

Sucede con frecuencia que, en la conducción de 
los asuntos públicos, se toman los medios por el fin, 
y luego uno se sorprende de obtener el caos como 
resultado. Por ejemplo, ¿cuál es, según usted, el obje-
tivo, el fin de la economía?

A. Crear empleos  
B. Obtener una balanza comercial favorable  
C. Distribuir dinero a la población  
D. Producir los bienes que la gente necesita
La respuesta correcta es D. Sin embargo, para 

prácticamente todos los políticos, el fin de la econo-
mía es crear empleos; no obstante, los empleos no 
son más que un medio para producir los bienes, que 
son el objetivo, el verdadero fin de la economía. Hoy, 
gracias a la herencia del progreso, los bienes pueden 
producirse con cada vez menos trabajo humano, lo 
que deja a las personas cada vez más tiempo libre 
para dedicarse a otras actividades, como cuidar de su 
familia o cumplir otros deberes sociales.

Además, ¿qué utilidad tendría seguir produciendo 
algo cuando las necesidades humanas de ese produc-
to ya están cubiertas y satisfechas? Esto conlleva un 
desperdicio inútil de los recursos naturales.

Y si se insiste en el pleno empleo, ¿qué ocurre con 
quienes no pueden ser empleados por el sistema pro-
ductivo: las personas con discapacidad, los ancianos, 
los niños, las madres que permanecen en el hogar? 
¿Deberían todos morir de hambre? No todos los seres 
humanos son productores, pero todos son consumi-
dores. Si se piensa en términos de realidades, tener 
una balanza comercial favorable significa exportar a 

otros países más productos de los que se importan 
del extranjero, lo cual implica terminar con menos 
productos en el propio país, es decir, más pobres en 
riquezas reales.

Muchos se sentirían tentados a responder C a la 
pregunta inicial, porque parece evidente que el dinero 
es necesario para vivir en la sociedad actual, a menos 
que uno produzca por sí mismo todo lo que necesita 
para vivir, lo cual hoy es la excepción, con la división 
del trabajo en la que un individuo es panadero, otro es 
carpintero, etc., y cada uno realiza una tarea específica 
y produce bienes diferentes.

El dinero es un medio para obtener lo que produ-
cen los demás. ¡Obsérvese bien: es un medio, no un 
fin! No nos alimentamos comiendo dinero ni nos ves-
timos cosiendo billetes de papel: utilizamos el dine-
ro para comprar alimentos y ropa. Los bienes deben, 
ante todo, ser producidos, fabricados y puestos a la 
venta en el mercado; si no hubiera ningún producto 
que comprar, todo el dinero no valdría absolutamente 
nada, no serviría para nada.

¿De qué serviría, por 
ejemplo, tener una valija 
que contenga un millón 
de dólares si uno se en-
contrara en el Polo Norte o 
en el desierto del Sahara, 
sin ningún producto que 
comprar con ese millón de 
dólares? Compárese ahora esta situación con la de un 
hombre que no tiene ni un centavo, pero que vive en 
una isla donde encuentra toda el agua potable y todos 
los alimentos que necesita para llevar una vida confor-
table. ¿Cuál de los dos es más rico? 

Repitámoslo una vez más, y lo explicaremos con 
mayor detalle más adelante: el dinero no es la riqueza, 
sino un medio para obtener la riqueza real: los bienes.

El objetivo de la economía: llevar 
los bienes a quienes los necesitan

4 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



No confundamos los fines con los medios. Lo 
mismo puede decirse de los sistemas. Los sistemas 
han sido inventados y establecidos para servir al ser 
humano, y no el ser humano creado para servir a los 
sistemas. Si, por lo tanto, un sistema perjudica a la 
mayoría de las personas, ¿hay que dejar sufrir a la 
multitud por el sistema, o corregir el sistema para que 
sirva a la multitud?

Puesto que el dinero fue establecido para facilitar 
la producción y la distribución, ¿hay que limitar la pro-
ducción y la distribución al dinero, o poner el dinero 
en relación con la producción y la distribución?

De ahí se desprende que el error de tomar los 
fines por los medios, los medios por los fines, o de 
someter los fines a los medios, es 
un error grave, muy extendido, que 
causa mucho desorden. 

El fin de la economía
La palabra economía proviene 

de dos raíces griegas: oikía, casa; 
nómos, regla. Se trata, por lo tanto, 
de la buena regulación de una casa, 
del orden en el uso de los bienes del 
hogar.

Economía doméstica: buena 
conducción de los asuntos en el ho-
gar. Economía política: buena con-
ducción de los asuntos de la gran 
casa común, la nación.

Pero ¿por qué «buena conduc-
ción»? ¿Cuándo puede llamarse bue-
na la conducción de los asuntos de la 
casa pequeña o de la casa grande, de la familia o de la 
nación? Cuando alcanza su fin.

Una cosa es buena cuando produce los resultados 
para los cuales fue instituida.

El ser humano se dedica a diversas actividades y 
persigue distintos fines, en distintos órdenes y ámbi-
tos.

Existen, por ejemplo, las actividades morales del 
ser humano, que se refieren a su relación con su fin 
último. Las actividades culturales se refieren a su de-
sarrollo intelectual, al enriquecimiento de su espíritu, a 
la formación de su carácter. En su relación con el bien 
general de la sociedad, el ser humano realiza activida-
des sociales.

Las actividades económicas se relacionan con la 
riqueza temporal. En sus actividades económicas, el 
ser humano busca la satisfacción de sus necesidades 
temporales.

El objetivo, el fin de las actividades económicas 
es, por lo tanto, la adaptación de los bienes terrena-
les a la satisfacción de las necesidades temporales 
del ser humano. Y la economía alcanza su fin cuando 
pone los bienes terrenales al servicio de las necesi-
dades humanas. 

Las necesidades temporales del ser humano son 
aquellas que lo acompañan desde la cuna hasta la 
tumba. Algunas son esenciales; otras son menos ne-
cesarias.

El hambre, la sed, las inclemencias del tiempo, el 
cansancio, la enfermedad y la ignorancia generan en 
el ser humano la necesidad de comer, beber, vestir-
se, alojarse, calentarse, refrescarse, descansar, recibir 
atención médica y educarse. Tantas necesidades.

Los alimentos, las bebidas, la ropa, los refugios, la 
leña, el carbón, el agua, una cama, los medicamentos, 
la enseñanza de un maestro, los libros —todos estos 
son bienes destinados a atender esas necesidades.

Unir los bienes con las necesidades: ese es el ob-
jetivo, el fin de la vida económica.

Cuando hace esto, la vida econó-
mica alcanza su fin. Si no lo hace, o 
lo hace mal o de manera incompleta, 
la vida económica no alcanza su fin o 
solo lo hace de manera muy imper-
fecta.

Unir los bienes con las necesida-
des. Unirlos. No solo colocarlos unos 
frente a otros.

En términos claros, puede decir-
se que la economía es buena, que al-
canza su fin, cuando está lo suficien-
temente bien ordenada como para 
que el alimento llegue al estómago 
que tiene hambre; para que la ropa 
cubra los hombros que tienen frío; 
para que los zapatos calcen los pies 
descalzos; para que un buen fuego 

caliente la casa en invierno; para que los enfermos re-
ciban la visita del médico; para que maestros y alum-
nos se encuentren.

Moral y economía
Aunque la economía solo es responsable de la sa-

tisfacción de las necesidades temporales de las perso-
nas, la importancia de un buen orden económico ha 
sido subrayada en numerosas ocasiones por quienes 
tienen la responsabilidad pastoral. Esto se debe a que, 
normalmente, se requiere un mínimo de bienes tem-
porales para facilitar la práctica de la virtud, como re-
cuerda santo Tomás de Aquino. Tenemos un cuerpo y 
un alma, necesidades materiales y necesidades espi-
rituales. Como dice el proverbio, «vientre hambriento 
no tiene oídos»; incluso los misioneros en países po-
bres deben tener en cuenta este hecho y alimentar a 
los hambrientos antes de predicarles la Buena Nueva. 
El ser humano necesita un mínimo de bienes materia-
les para cumplir su breve peregrinación en la tierra y 
salvar su alma, pero la falta de dinero puede provocar 
situaciones inhumanas y catastróficas.

Esto llevó al papa Benedicto XV a escribir que «es 
en el terreno económico donde está en peligro la sal-
vación de las almas».

El sistema financiero actual no 
es el reflejo exacto de la realidad.

u

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 5



El dinero es un sistema creado por el ser humano, y no por 
Dios; por lo tanto, puede ser cambiado por el ser humano.

u Y Pío XI afirmó: «Es exacto decir que tales son, en 
la actualidad, las condiciones de la vida económica y 
social, que un número muy considerable de personas 
encuentra en ellas las mayores dificultades para rea-
lizar la obra, única necesaria, de su salvación» (encí-
clica Quadragesimo anno).

Es el mismo Papa quien, en la misma encíclica, 
resume en esta frase el fin social y verdaderamente 
humano del orden económico: «El orden económico 
y social estará sólidamente constituido y alcanzará su 
fin únicamente cuando procure a todos y a cada uno 
de sus miembros todos los bienes que los recursos 
de la naturaleza y de la industria, así como la organi-
zación verdaderamente social de la vida económica, 
están en condiciones de proporcionarles».

TODOS y CADA UNO. TODOS los bienes que pue-
den proporcionar la naturaleza y la industria.

El fin de la economía es, por lo tanto, la satisfac-
ción de las necesidades de TODOS los consumidores. 
El fin está en la consumación, la producción no es más 
que un medio.

Detener la economía en la producción es mutilar-
la. La economía no debe financiar únicamente la pro-
ducción; debe financiar también la consumación. La 
producción es el medio, la consumación es el fin.

Una economía verdaderamente humana es social, 
como hemos dicho: debe satisfacer a TODAS las per-
sonas. Por lo tanto, es necesario que todos los seres 
humanos, TODOS y CADA UNO, puedan hacer sus 
pedidos a la producción, al menos hasta la satisfac-
ción de sus necesidades esenciales, siempre que la 
producción esté en condiciones de responder a esos 
pedidos

La política de una filosofía
La democracia económica no es una utopía, sino 

que se basa en una comprensión justa de la realidad, 
en la relación correcta entre el ser humano y la socie-
dad en la que vive. Como declaró Clifford Hugh Dou-
glas, el Crédito Social es la política de una filosofía.

Una política es el conjunto de acciones que em-
prendemos para alcanzar un objetivo, y esa política —
esos actos— se basa en una concepción de la realidad 
o, en otras palabras, en una filosofía.

El Crédito Social proclama una filosofía que existe 
desde que los seres humanos viven en sociedad, pero 
que hoy en día es gravemente ignorada en la práctica, 
más que nunca.

Esta filosofía, tan antigua como la sociedad y, por 
lo tanto, tan antigua como el género humano, es la fi-
losofía de la asociación. La doctrina social de la Iglesia 
utiliza el término bien común.

La filosofía de la asociación es, por lo tanto, la aso-
ciación para el bien de los asociados, de todos los aso-
ciados, de cada asociado. El Crédito Social es la filoso-
fía de la asociación aplicada a la sociedad en general, 
a la provincia, a la nación. La sociedad existe para el 

beneficio de todos los miembros de la sociedad, de 
todos y de cada uno.

La democracia económica es la doctrina de una 
sociedad en beneficio de todos los ciudadanos. Por 
eso, la democracia económica es, por definición, lo 
opuesto a todo monopolio: monopolio económico, 
monopolio político, monopolio del prestigio, mono-
polio de la fuerza bruta.

El objetivo de la democracia económica es «vincu-
lar con la realidad» o «expresar en términos prácticos», 
en el mundo actual —especialmente en el ámbito de la 
política y de la economía—, aquellas creencias sobre 
la naturaleza de Dios, del ser humano y del universo 
que constituyen la fe cristiana: la fe transmitida por 
nuestros antepasados, y no aquella que ha sido modi-
ficada y tergiversada para adaptarse a la política o a la 
economía de hoy.

Leyes de Dios y leyes humanas
El ser humano vive en sociedad, en un mundo so-

metido a las leyes de Dios: las leyes de la naturaleza 
(las leyes físicas de la creación) y la ley moral dada 
por Dios e inscrita en el corazón de cada persona (los 
Diez Mandamientos). El conocimiento y la aceptación 
de estas leyes implican reconocer cuáles son las con-
secuencias cuando se las infringe.

Aceptar las leyes de la naturaleza significa recono-
cer una realidad de la que no podemos escapar, y que 
toda persona, ya sea como individuo o colectivamen-
te en sociedad, está sujeta a esas mismas leyes de la 
naturaleza. Cada acontecimiento que ocurre en el pla-
no físico es una prueba de la existencia de las leyes fí-
sicas que rigen el universo. Por ejemplo, si un hombre 
salta de un avión en pleno vuelo, no infringe la ley de 
la gravedad… simplemente demuestra su existencia. 
Esta observación se aplica a todas las leyes.

Estas leyes de la naturaleza, creadas por Dios, no 
pueden ser abolidas por el ser humano; no se puede 
desobedecerlas ni eludir las sanciones que conlleva 
su violación.

Las cadenas que los individuos en sociedad se 
han forjado a sí mismos (acuerdos, asociaciones, le-
yes creadas por el ser humano) son facultativas, op-
cionales, mientras que no se puede escapar a las leyes 
de la naturaleza ni a sus consecuencias

Dios mío, concédeme la SERENIDAD 
para aceptar las cosas que no puedo 
cambiar, el VALOR para cambiar las 
que puedo, y la SABIDURÍA para 
reconocer la diferencia.

6 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



Por ejemplo, el dinero es un sistema creado por 
el ser humano, y no un sistema creado por Dios o 
por la naturaleza; por lo tanto, puede ser modificado 
por el ser humano. En cambio, el equilibrio que exis-
te en la creación de todos los seres vivos, lo que se 
denomina «medio ambiente», no puede ser violado 
sin consecuencias. Si producimos bienes sin respe-
tar el medio ambiente, si contaminamos el planeta y 
desperdiciamos los recursos que Dios nos ha dado, 
inevitablemente debemos asumir las consecuencias. 

El Crédito Social: la confianza que permite 
vivir juntos en sociedad

En su folleto ¿Qué es 
el Crédito Social?, Geoffrey 
Dobbs escribe:

«El término “crédito so-
cial” (sin mayúsculas) designa 
algo que existe en todas las 
sociedades, pero a lo que nun-
ca se le había dado un nom-
bre, porque se daba por senta-
do. Solo tomamos conciencia 
de la existencia del “crédito 
social”, del crédito de la socie-
dad, cuando lo perdemos.

«La palabra “crédito” es sinónima de fe o de con-
fianza; por lo tanto, podemos decir que el crédito es la 
fe o la confianza que mantiene unidos a los miembros 
de una sociedad: la confianza o la creencia mutua de 
cada miembro de la sociedad en los demás, sin la cual 
es el miedo, y no la confianza, lo que mantiene cohe-
sionada a esa sociedad… Aunque ninguna sociedad 
puede existir sin cierto tipo de crédito social, ese cré-
dito social, o confianza en la vida en sociedad, alcanza 
su máximo cuando se practica la religión cristiana, y 
alcanza su mínimo cuando se niega el cristianismo o 
se lo ridiculiza.

«El crédito social es, por lo tanto, un resultado, 
o una expresión en términos concretos, del verdade-
ro cristianismo en la sociedad, uno de sus frutos más 
reconocibles; y el objetivo y la línea de acción de los 
creditistas es aumentar ese crédito social y esforzarse 
por impedir su deterioro. Existen miles de ejemplos de 
ese crédito social que se da por sentado en la vida co-
tidiana. ¿Cómo podríamos vivir mínimamente en paz 
si no pudiéramos confiar en nuestros vecinos? ¿Cómo 
podríamos utilizar las carreteras si no confiáramos en 
que los demás automovilistas respetan el Código de 
Tránsito? (¡Y qué sucede cuando no lo hacen!)»

«¿De qué serviría cultivar frutas o verduras en jar-
dines o en granjas si otras personas vinieran a robár-
selas? ¿Cómo podría existir cualquier actividad eco-
nómica —ya sea producir, vender o comprar— si, en 
general, las personas no pueden contar con la honesti-
dad y con transacciones justas? ¿Y qué ocurre cuando 
se abandona el concepto de matrimonio cristiano, de 
familia cristiana y de educación cristiana de los hijos? 

Nos damos cuenta, entonces, de que el cristianismo 
es algo real, con consecuencias prácticas sumamente 
vitales, y que de ninguna manera el cristianismo se 
limita a un conjunto de opiniones que pueden ser ele-
gidas por quienes se sienten interesados en ellas».

En el párrafo 32 de su encíclica Caritas in veritate, 
publicada en julio de 2009, el papa Benedicto XVI de-
signaba esta misma confianza que mantiene unidos a 
los miembros de la sociedad con las palabras «capital 
social»: «es decir, ese conjunto de relaciones de con-
fianza, de fiabilidad y de respeto de las normas, in-
dispensables para toda convivencia civil… Esto exige 
una reflexión nueva y profunda sobre el sentido de la 
economía y de sus finalidades».

Puede añadirse que, sin este respeto del crédito 
social, de las leyes que rigen la sociedad, toda vida 
en sociedad se volvería entonces imposible, incluso 
colocando un gendarme o un policía en cada esquina, 
ya que no se podría confiar en nadie

El “descrédito” social
El señor Dobbs continúa: «Así como existen cre-

ditistas —conscientes de serlo o sin saberlo— que 
intentan construir el crédito social (la confianza en la 
vida en sociedad), también existen otras personas 
que intentan destruir ese crédito social, esa confianza 
en la vida en sociedad, y que, lamentablemente, tie-
nen mucho éxito en esa destrucción. Entre quienes 
destruyen de manera consciente se puede contar a 
los comunistas y a otros revolucionarios, que buscan 
abiertamente destruir todos los vínculos de confianza 
que permiten que nuestra sociedad funcione, con el 
fin de acelerar el día de la revolución… Pero también 
están quienes destruyen inconscientemente el crédi-
to social y que son responsables, en Occidente, de 
los éxitos de quienes lo destruyen de manera cons-
ciente…

«Llego así, finalmente, a la cuestión del dinero. 
Algunas personas piensan que el Crédito Social se 
reduce a una cuestión de dinero. ¡Se equivocan! 
El Crédito Social no es, ante todo, una cuestión de 
dinero, sino esencialmente un intento de aplicar el 
cristianismo a las cuestiones sociales, a la vida en 
sociedad; y si el sistema monetario es un obstáculo 
para una vida más cristiana (y efectivamente lo es), 
entonces nosotros, y todo cristiano, debemos preo-
cuparnos por cuál es la naturaleza del dinero y por 
qué el dinero constituye un obstáculo.

«Existe una necesidad urgente de que más per-
sonas examinen más de cerca el funcionamiento del 
sistema monetario actual, aunque no se le pida a 
todo el mundo que sea experto en la materia. Pero 
cuando las consecuencias del sistema monetario 
actual son tan abominables, todos deben al menos 
comprender las grandes líneas de lo que no funcio-
na y de lo que debe ser corregido, a fin de poder 
actuar en consecuencia». v

                                               Alain Pilote

Geoffrey Dobbs

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 7



Un dividendo nacional para todos
Para comprar la producción de la máquina 

y quitar la preocupación por el mañana

X 350 =

¡Hoy, una pala mecánica puede reemplazar a 350 trabajadores!

granos, pueden reemplazar a 160 o más trabajadores. 
¿Qué hacen estos hombres desplazados ahora?

Podríamos continuar con muchos otros ejemplos. 
El mundo de la producción ha cambiado en los últi-
mos cincuenta años. La potencia mecánica se ha mul-
tiplicado por veinte. Solo en la provincia de Quebec, 
la electricidad, potencializada por las cascadas, produ-
ce entre siete y ocho millones de caballos de fuerza, 
lo que equivale a aproximadamente a 70 millones de 
personas. Si este poder se dividiera en partes iguales 
entre los habitantes de la provincia, cada hombre, mu-
jer y niño tendría el motor equivalente a 15 hombres 
disponibles para atenderlos las 24 horas del día. [El 
Sr. Even escribió este ensayo en 1965; las cifras para 
2026 serían mucho mayores.] Estas innovaciones re-
presentan un progreso y un desarrollo sorprendentes 
en los medios de producción, e incluso se puede es-
perar un mayor crecimiento en el futuro.

Desempleo
Pero la pregunta sigue siendo que si la maquina-

ria reemplaza a los trabajadores, ¿cómo sobrevivirán 
los trabajadores despedidos cuando ya no ganen un 
salario o sueldo?

Uno podría responder: “¿Cómo han sobrevivido 
en las últimas décadas?”. Las recesiones repetidas 
han obligado a la población a gastar sus ahorros y 
luego pedir prestado y acumular deuda. Ya sea que 
estemos hablando de deudas privadas o públicas, te-
ner deudas significa que uno depende de los ingresos 
de otros. Aquellos a quienes el progreso tecnológico 
ha privado de ingresos dependen de los ingresos de 
otros, o de lo contrario no sobreviven. Vivimos de los 
ingresos de los demás, no solo cuando mendigamos, 
sino también cuando hacemos productos inútiles, 

por Louis Even
Todos hemos visto una pala mecánica en funcio-

namiento, ya sea cavando un agujero en la tierra o 
haciendo trabajos de carretera. Con la potencia y la 
velocidad que 

posee la pala, cava los suelos más duros y llena 
los camiones alineados para recibir su trabajo.

¿Alguna vez se detuvo a considerar que una pala 
mecánica hace, en un día, el trabajo de 35 hombres 
durante diez horas al día? Todo lo que se necesita 
es una pala mecánica, un operador y un puñado 
de camiones para hacer el trabajo de 350 hombres. 
¿Alguna vez se ha preguntado qué pasa con los 346 
hombres sobrantes?

Al visitar una mina o una cantera, uno verá ta-
ladros de aire impulsados por un solo hombre que 
realiza el trabajo de veinte hombres utilizando picos. 
¿Qué destino le espera a los 19 hombres que ya no 
se necesitan para ese trabajo?

Las grúas dominan hoy por hoy, en los puertos 
marítimos, en los trabajos en carreteras, en las cons-
trucciones, y en muchas otras áreas. Otra maquina-
ria hace el trabajo de cientos de trabajadores. ¿Qué 
pasa con los trabajadores reemplazados por estos 
métodos mecanizados?

Aquellos de ustedes lo suficientemente viejos re-
cordarán que, cada verano, miles de trabajadores de 
las provincias de Quebec y Ontario iban al oeste de 
Canadá para cosechar. Allí encontraban los empleos 
y salarios necesarios, intercambiando las comodi-
dades del hogar y de la casa por el trabajo. Nada 
de esto subsiste en la actualidad. Las cosechadoras 
combinadas que hoy se usan en granjas grandes de 

8 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



u

Si el dinero no se distribuye efectiva-
mente en la economía, ¿quién comprará la 
producción hecha por las máquinas? Si las 
máquinas reemplazan al trabajador asalaria-
do, entonces las personas necesitarán un Di-
videndo para reemplazar el ingreso perdido. 
Henry Ford invitó una vez a Walter Reuther, 
entonces presidente de United Auto Workers 
Union, a su planta para ver a uno de los pri-
meros robots en uso en la producción. Ford 
elogió la eficiencia del robot y comentó lo 
bien que reemplazaría a los trabajadores. Re-
uther le preguntó: “Sí, pero ¿cuántos de es-
tos robots comprarán un auto?”.?

ocupamos un trabajo parasitario en un negocio inne-
cesario o trabajamos en una agencia gubernamental 
redundante.

¿De qué han vivido estos trabajadores despla-
zados? Luchamos dos guerras en menos de treinta 
años (la Primera y la Segunda Guerra Mundial). Las 
necesidades de la guerra moderna ponen a los tra-
bajadores, desplazados por el avance tecnológico, de 
nuevo como fuerza laboral. Tristemente, sus trabajos 
producirán bienes que serán destruidos por el accio-
nar mismo de la guerra. Cuando terminan las guerras, 
los trabajadores reconstruyen las ruinas y surgen em-
pleos de las cenizas en el proceso. Pero la crisis y las 
recesiones surgirán de nuevo en el futuro.

Durante la iniciativa del Plan Marshall [1948-
1952], el Secretario de Estado de los Estados Unidos 
dijo que sin el Plan Marshall para revitalizar Europa, 
la producción se acumularía en los Estados Unidos y 
que los estadounidenses eventualmente se converti-
rían en desempleados. El presidente Truman designó 
al Sr. Gray, un ex secretario del ejército, para deter-
minar cómo, al final del Plan Marshall, Europa podría 
tener los medios para comprar productos estadouni-
denses. De lo contrario, declaró el Presidente, Esta-
dos Unidos sufriría debido a la abundante acumula-
ción de sus propios productos.

El progreso tecnológico, que podría poner la po-
tencia mecánica y la maquinaria al servicio de la so-
ciedad, debería brindarles a los hombres un mejor 
nivel de vida y al mismo tiempo liberarlos del trabajo. 
El progreso y su producción abundante, garantizada 
por la maquinaria y los procesos mejorados, deberían 
evitar que los hombres teman el futuro. Si los bienes 
están abundantemente disponibles, y lo serán aún 
más en el futuro, ¿por qué deberíamos preocuparnos 
por el mañana? 

Inseguridad
 Sin embargo, a pesar de la abundante produc-

ción de hoy y el potencial del mañana para una pro-
ducción aún mayor, nunca hemos tenido tantas preo-
cupaciones sobre el futuro. La mayoría de la gente ya 
no posee nada. Hace cien años, las familias poseían 
un pedazo de tierra y podían confiar en la tierra para 
proporcionarles el sustento. ¿Dónde está la tierra que 
alguna vez tuvieron las familias? Por desgracia, el 
avance tecnológico ha llevado a las familias fuera del 
campo y las ha concentrado en áreas industrializadas.

La propiedad se ha convertido en la excepción. 
La propiedad está sujeta a hipotecas e impuestos. Las 
familias ya no poseen libremente sus propiedades.

El empleo, la única fuente de ingresos para la 
mayoría de las familias hoy en día, es más precario 
que nunca. El empleo es seguro solo en tiempos de 
guerra cuando la destrucción es masiva y metódica. 
Cuando la producción de bienes de consumo se vuel-
ve prolífica en tiempos de paz, los trabajadores nue-
vamente sufren de inseguridad, y corren el riesgo de 
despidos y recesiones.

El gobierno se vio obligado a implementar el se-
guro de desempleo en Canadá [en 1940]. ¿Era nece-
sario este programa social en el pasado cuando se 
necesitaban manos fuertes, picos y palas para la pro-
ducción? No.

El seguro de desempleo no ofrece una seguridad 
genuina a la población. No llega a distribuir la abun-
dancia amplificada hecha posible por la mecanización. 
Primero, se deduce una prima del cheque de pago 
del empleado para ingresar al fondo del Seguro de 
Desempleo. De hecho, esta es una manera contraria 
de mostrar a los trabajadores que el progreso los ha 
beneficiado. El seguro de desempleo es un remedio 
extraño para una enfermedad que no debería existir. 
¿Por qué debería la abundancia crear condiciones de 
pobreza que requieren tratamiento?

¿Es el progreso un enemigo de la humanidad? 
¿Debemos abandonar la educación y la innovación? 
¿Deberíamos cerrar universidades y laboratorios?

Cambiar las reglas
No hay necesidad de eliminar el progreso tecno-

lógico, pero debe usarse para liberar a la humanidad. 
Para que esto suceda, debemos cambiar las reglas 
de asignación y distribución para que reflejen los 
efectos positivos del progreso.

La distribución sigue la misma fórmula que utilizó 
cuando el trabajo se hacía a mano. Los productos se 
distribuyen a los que tienen dinero. Sin embargo, de-

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 9



u cimos que solo las personas con un trabajo deben reci-
bir dinero. El progreso tiende a disminuir el número de 
trabajos. Si los salarios siguen siendo el único medio 
para adquirir productos, entonces el progreso ha re-
ducido la capacidad para asegurar lo que se necesita.

Si los salarios son el único medio por el cual las 
personas y las familias pueden obtener dinero, cuan-
tas más máquinas trabajen en lugar de los hombres, 
menos dinero tendrán las personas y las familias. In-
cluso si los salarios suben, esto no dará nada más a 
los que están sin trabajo. Además, los aumentos sa-
lariales causan aumentos de precios, lo que empeo-
ra aún más las cosas para quienes no reciben este 
aumento salarial.

Se puede decir que los trabajadores, cuyos traba-
jos son asumidos por las máquinas, encontrarán otros 
trabajos ya que las nuevas necesidades crean nuevos 
puestos de trabajo. Esto es más o menos cierto. Al-
gunos pueden encontrar un trabajo adecuado; pero 
¿cuántos deben satisfacerse con trabajos que no les 
convienen y aceptan las condiciones de trabajo que se 
les imponen? Otros encontrarán trabajo ocasional; el 
resto no encuentra ninguno. Todos deben soportar la 
inseguridad, y muchos sufrirán algunas pérdidas im-
portantes. Ninguno encontrará en los avances mecani-
zados que reemplazaron su trabajo el grado de seguri-
dad que debería proporcionar la abundancia moderna.

Ingreso adicional
Para que las máquinas, la ciencia y el progreso 

sean una bendición en lugar de una maldición, prime-
ro debemos reconocer que el progreso es el resulta-
do de los descubrimientos científicos y culturales que 
se transmiten y aumentan de una generación a otra y 
de los cuales todos deben beneficiarse. Empleados o 
no. El progreso es una herencia común.

En segundo lugar, sin eliminar los salarios que 
son una recompensa por el trabajo realizado, de-
bemos introducir una fuente adicional de ingresos; 
otro medio de obtener dinero que no esté vinculado 
al trabajo, sino que tenga una relación con la can-
tidad total de productos que producen tanto la na-
turaleza como la industria. Cuantas más máquinas 
reemplacen el trabajo de los hombres, mayor será la 
cantidad de esta segunda fuente de dinero, ya que 
se emite para comprar los frutos del progreso y no 
para compensar el trabajo de un individuo.

Esta segunda fuente de ingresos es lo que llama-
mos el Dividendo Nacional. Es un Dividendo dado a 
todos para comprar los productos disponibles debi-
do a la mecanización. El Dividendo permitiría a las 
personas pagar los productos que los salarios son 
cada vez menos capaces de comprar, ya que los pro-
ductos se fabrican cada vez más con maquinaria y 
cada vez menos con el esfuerzo de los trabajadores.

Las palabras “Crédito Social” no significan que 
un nuevo partido político debe asumir el poder, sino 
que debe usarse un nuevo método para distribuir los 

abundantes bienes que resultan de las técnicas de 
producción modernas. Se necesita una nueva forma 
que no suprima la antigua, pero que se agregue a ella. 
El viejo método inadecuado es el salario pagado en 
reconocimiento del trabajo realizado. La nueva forma 
incluye sueldos y salarios, que son adicionales para 
algunos al Dividendo, que se emite para todos.

El salario debe seguir emitiéndose al trabajador, 
ya que es la recompensa por el esfuerzo individual. 
Pero el Dividendo sería dado a todos, ya que es el 
fruto del progreso, el bien común.

No importa lo que se diga contra, el Dividendo, es 
la única fórmula capaz de rectificar la situación econó-
mica debida al progreso tecnológico. También es el 
único medio para sortear el problema del desempleo 
que no debería existir mientras que algunas necesi-
dades permanezcan insatisfechas. Al facilitar la venta 
de productos que de otro modo no se venderían, el 
Dividendo estimularía la venta de bienes de consumo 
que ahora se encuentran inactivos en los estantes de 
las tiendas mientras se acumulan nuevos productos.

El Dividendo incrementaría el poder adquisitivo 
total del país. Democratizaría este poder de compra 
al distribuirlo a todos los rincones del país, incluso a 
personas que no tienen trabajo.

¡Cuántos beneficios obtendría esto! Al garantizar 
a todos un ingreso mensual modesto, el Dividendo 
desterraría de las mentes de la gente la dolorosa incer-
tidumbre de la subsistencia para el futuro. Al sumarse 
a los ingresos de la familia, el Dividendo nos permiti-
ría rechazar los programas estatales como Medicare, 
que convierten a las personas en archivos numerados, 
sujetos a escrutinio, a procedimientos administrativos 
y a la corrupción del patrocinio político. El que posee 
suficiente dinero no necesita todos estos programas; 
él puede dirigir sus propios asuntos. v

¡Están
despedidos!

10 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



El reemplazo del ser humano por la máquina en la 
producción debería ser un enriquecimiento, liberando 
al hombre de preocupaciones puramente materiales 
y permitiéndole dedicarse a otras funciones humanas 
distintas de la sola función económica. Si, por el con-
trario, se convierte en una causa de preocupaciones y 
privaciones, es simplemente porque se rechaza adap-
tar el sistema financiero a este progreso y se quiere li-
mitar los ingresos únicamente al empleo remunerado.

¿Es la tecnología un mal? ¿Hay que rebelarse y des-
truir todas las máquinas porque nos quitan nuestros 
empleos? No. Si el trabajo pue-
de ser realizado por la máqui-
na, tanto mejor: esto permitirá 
al ser humano dedicar su tiem-
po libre a otras actividades, a 
actividades libres, actividades 
de su elección. Pero esto, con 
la condición de que reciba un 
ingreso que sustituya el salario 
que perdió con la introducción 
de la máquina, del robot; de 
lo contrario, la máquina, que 
debería ser la aliada del ser hu-
mano, se convierte en su ene-
miga, pues lo priva de ingresos 
y le impide vivir.

En 1850, cuando las manu-
facturas apenas comenzaban 
a aparecer, al inicio mismo de 
la Revolución Industrial, el ser 
humano realizaba el 20 % del 
trabajo, el animal el 50 % y la máquina el 30 %. En 
1900, el ser humano realizaba solamente el 15 % del 
trabajo, el animal el 30 % y la máquina el 55 %. En 
1950, el ser humano hacía apenas el 6 % del trabajo, y 
las máquinas realizaban el resto: el 94 %. (¡Los anima-
les fueron liberados!)

Y todavía no hemos visto nada, pues ahora esta-
mos entrando en la era de las computadoras, de la ro-
botización y de la inteligencia artificial, lo que muchos 
llaman la “cuarta revolución industrial”, que comenzó 
con la aparición de los transistores y del chip de silicio, 
o microprocesador (que puede realizar hasta un millón 
de operaciones por segundo). Ya existen fábricas to-
talmente automatizadas, como la planta de motores 
de la empresa Fiat en Italia, que es controlada por una 
veintena de robots, y la planta de automóviles de la em-
presa Nissan en Zama, Japón, que produce 1 300 au-
tomóviles por día con la ayuda de solo 67 personas, lo 
que representa más de 13 autos por día por trabajador.

En su libro titulado El fin del trabajo, publicado en 
1995, el autor estadounidense Jeremy Rifkin cita un 
estudio suizo según el cual “dentro de 30 años, menos 
del 2 % de la mano de obra bastará para producir la 

totalidad de los bienes que el mundo necesita”. Rifkin 
afirma que tres de cada cuatro trabajadores —desde 
empleados administrativos hasta cirujanos— serán 
eventualmente reemplazados por máquinas guiadas 
por computadoras.

Durante el Aspen Ideas Festival, celebrado el 27 
de junio de 2025, el presidente de Ford Motor, Jim 
Farley, declaró que la IA (inteligencia artificial) “literal-
mente va a reemplazar a la mitad de los trabajadores 
de cuello blanco en Estados Unidos”.

Jensen Huang, director ejecutivo de Nvidia (pro-
ductora de tarjetas gráficas 
para computadoras, pero 
sobre todo de los chips que 
alimentan los modelos de IA 
más potentes), declaraba, 
durante la Global Conferen-
ce 2025 del Milken Institute: 
“Todos los empleos se verán 
afectados (por la IA), y de in-
mediato”.

Si no se modifica la nor-
mativa que limita la distribu-
ción de un ingreso únicamen-
te a quienes están empleados, 
la sociedad se dirige directa-
mente hacia el caos. ¡Sería 
simplemente absurdo y ridícu-
lo gravar al 2 % de los trabaja-
dores para hacer vivir al 98 % 
de desempleados! Es absolu-

tamente necesario contar con una fuente de ingresos 
no vinculada al empleo.

Pero entonces, si el ser humano no está emplea-
do en un trabajo asalariado, ¿qué hará con su tiempo 
libre? Lo dedicará a realizar actividades libres, activi-
dades de su elección. Es precisamente en su tiempo 
libre cuando el ser humano puede desarrollar verda-
deramente su personalidad, desarrollar los talentos 
que Dios le ha dado y utilizarlos de manera adecuada.

Además, es durante su tiempo libre cuando el 
hombre y la mujer pueden ocuparse de sus deberes 
familiares, religiosos y sociales: criar a su familia, 
practicar su religión (conocer, amar y servir a Dios), 
ayudar a su prójimo.

Estar liberado de la necesidad de trabajar para 
producir los bienes esenciales para la vida no significa 
de ningún modo pereza. Significa simplemente que el 
individuo se encuentra entonces en posición de elegir 
la actividad que le interesa. Bajo un sistema de Crédito 
Social, habrá una floración de actividades creativas. 
Por ejemplo, las grandes invenciones y las mayores 
obras maestras del arte fueron realizadas en tiempos 
libres. v

                                                      

La tecnología, ¿aliada o enemiga del ser humano?

   Alain Pilote

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 11



  

El 9 de octubre de 2025, el Vaticano hizo pública la 
exhortación apostólica Dilexi te (Te he amado, Apoca-
lipsis 3, 9) sobre el amor hacia los pobres, primer do-
cumento importante del papa León XIV. La redacción 
de este documento había comenzado durante los últi-
mos meses del pontificado del papa Francisco, como 
continuación de su carta encíclica Dilexit nos (Nos 
amó) sobre el Sagrado Corazón de Jesús. León XIV 
escribe, al inicio mismo de esta nueva exhortación:

«Habiendo recibido como herencia este proyec-
to, me alegra hacerlo mío —añadiendo algunas 
reflexiones— y proponerlo al comienzo de mi 
pontificado, compartiendo el deseo de mi ama-
do predecesor de que todos los cristianos pue-
dan percibir la fuerte conexión que existe entre 
el amor de Cristo y su llamada a acercarnos a los 
pobres.» 

Fue el amor a los pobres lo que motivó a Louis 
Even a emprender su gran obra por la liberación finan-
ciera de los pueblos. Por ejemplo, el abad Édouard La-
vergne, párroco fundador de la parroquia Notre-Dame 
de Grâce de Quebec en 1924, convertido en un ardien-
te defensor de la Democracia Económica de Douglas, 
había declarado a Louis Even:

«Lo que aprecio del Crédito Social es que su 

aplicación, con su dividendo para todos, 
haría sobre todo un gran bien a los po-
bres».

Esto es ciertamente verdad. Y tam-
bién se pueden citar estas palabras de san 
Pablo VI, tomadas de su carta encíclica 
Populorum progressio sobre el desarrollo 
de los pueblos, en 1967, que reflejan bien 
el objetivo de la revista San Miguel:

«Más que nadie, el que está animado 
de una verdadera caridad es ingenioso 
para descubrir las causas de la miseria, 
para encontrar los medios de combatir-
la, para vencerla con intrepidez.»

He aquí, pues, amplios extractos de 
esta exhortación apostólica, que merece 
ser meditada por todos los amigos de la 
causa de la revista San Miguel.

por León XIV
El grito de los pobres

La condición de los pobres represen-
ta un grito que, en la historia de la huma-
nidad, interpela constantemente nuestra 
vida, nuestras sociedades, los sistemas 

políticos y económicos, y especialmente a la Iglesia. 
En el rostro herido de los pobres encontramos im-
preso el sufrimiento de los inocentes y, por tanto, el 
mismo sufrimiento de Cristo. Al mismo tiempo, debe-
ríamos hablar quizás más correctamente de los nume-
rosos rostros de los pobres y de la pobreza, porque se 
trata de un fenómeno variado; en efecto, existen mu-
chas formas de pobreza: aquella de los que no tienen 
medios de sustento material, la pobreza del que está 
marginado socialmente y no tiene instrumentos para 
dar voz a su dignidad y a sus capacidades, la pobreza 
moral y espiritual, la pobreza cultural, la del que se 
encuentra en una condición de debilidad o fragilidad 
personal o social, la pobreza del que no tiene dere-
chos, ni espacio, ni libertad. 

En este sentido, se puede decir que el compro-
miso en favor de los pobres y con el fin de remover 
las causas sociales y estructurales de la pobreza, aun 
siendo importante en los últimos decenios, sigue sien-
do insuficiente. Esto también porque vivimos en una 
sociedad que a menudo privilegia algunos criterios de 
orientación de la existencia y de la política marcados 
por numerosas desigualdades y, por tanto, a las viejas 
pobrezas de las que hemos tomado conciencia y que 
se intenta contrastar, se agregan otras nuevas, en oca-
siones más sutiles y peligrosas. 

Exhortación apostólica Dilexi te 
sobre el amor hacia los pobres

El 4 de octubre de 2025, en la fiesta de san Francisco de Asís, 
el papa León XIV firmó Dilexi te en presencia de monseñor Edgar 
Peña Parra, sustituto de la Secretaría de Estado del Vaticano. .

12 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



Al compromiso concreto por los pobres también 
es necesario asociar un cambio de mentalidad que 
pueda incidir en la transformación cultural. En efec-
to, la ilusión de una felicidad que deriva de una vida 
acomodada mueve a muchas personas a tener una 
visión de la existencia basada en la acumulación de 
la riqueza y del éxito social a toda costa, que se ha 
de conseguir también en detrimento de los demás y 
beneficiándose de ideales sociales y sistemas políti-
cos y económicos injustos, que favorecen a los más 
fuertes. 

De ese modo, en un mundo donde los pobres son 
cada vez más numerosos, paradójicamente, también 
vemos crecer algunas élites de ricos, que viven en una 
burbuja muy confortable y lujosa, casi en otro mundo 
respecto a la gente común. Eso significa que todavía 
persiste —a veces bien enmascarada— una cultura 
que descarta a los demás sin advertirlo siquiera y tole-
ra con indiferencia que millones de personas mueran 
de hambre o sobrevivan en condiciones indignas del 
ser humano. 

No debemos bajar la guardia respecto a la pobre-
za. Nos preocupan particularmente las graves condi-
ciones en las que se encuentran muchísimas perso-
nas a causa de la falta de comida y de agua. Cada día 
mueren varios miles de personas por causas vincu-
ladas a la malnutrición. En los países ricos las cifras 
relativas al número de pobres tampoco son menos 
preocupantes. En Europa hay cada vez más familias 
que no logran llegar a fin de mes.

En general, se percibe que han aumentado las 
distintas manifestaciones de la pobreza. Esta ya no 
se configura como una única condición homogénea, 
más bien se traduce en múltiples formas de empobre-
cimiento económico y social, reflejando el fenómeno 
de las crecientes desigualdades también en contextos 
generalmente acomodados. 

Más allá de los datos —que a veces 
son “interpretados” en modo tal de con-

vencernos que la situación de los pobres no es tan 
grave—, la realidad general es bastante clara: «Hay 
reglas económicas que resultaron eficaces para el cre-
cimiento, pero no así para el desarrollo humano inte-
gral. Aumentó la riqueza, pero con inequidad, y así lo 
que ocurre es que “nacen nuevas pobrezas”... 

Sin embargo, más allá de las situaciones especí-
ficas y contextuales, en un documento de la Comuni-
dad Europea, en 1984, se afirmaba que «se entiende 
por personas pobres los individuos, las familias y los 
grupos de personas cuyos recursos (materiales, cultu-
rales y sociales) son tan escasos que no tienen acceso 
a las condiciones de vida mínimas aceptables en el 
Estado miembro en que viven».

Pero si reconocemos que todos los seres huma-
nos tienen la misma dignidad, independientemen-
te del lugar de nacimiento, no se deben ignorar las 
grandes diferencias que existen entre los países y las 
regiones.

Los pobres no están por casualidad o por un cie-
go y amargo destino. Menos aún la pobreza, para la 
mayor parte de ellos, es una elección. Y, sin embargo, 
todavía hay algunos que se atreven a afirmarlo, mos-
trando ceguera y crueldad. Obviamente entre los po-
bres hay también quien no quiere trabajar, quizás por-
que sus antepasados, que han trabajado toda la vida, 
han muerto pobres. Pero hay muchos —hombres y 
mujeres— que de todas maneras trabajan desde la 
mañana hasta la noche, a veces recogiendo cartones 
o haciendo otras actividades de ese tipo, aunque este 
esfuerzo sólo les sirva para sobrevivir y nunca para 
mejorar verdaderamente su vida. No podemos decir 
que la mayor parte de los pobres lo son porque no 
hayan obtenido “méritos”, según esa falsa visión de la 
meritocracia en la que parecería que sólo tienen méri-
tos aquellos que han tenido éxito en la vida. 

Entonces el Rey dirá a los que 
están a su derecha: «Vengan, 

benditos de mi Padre, y tomen 
posesión del reino que ha sido 
preparado para ustedes desde 
el principio del mundo. Porque 

tuve hambre y ustedes me 
dieron de comer; tuve sed y

ustedes me dieron de beber...
En verdad les digo que, cuando 

lo hicieron con alguno de los 
más pequeños de estos mis her-

manos, me lo hicieron a mí.» 
(Mateo 25, 34-40)

u

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 13



Los Padres de la Iglesia y los pobres
Entre los Padres orientales, quizá el predicador 

más ardiente de la justicia social sea san Juan Crisós-
tomo, arzobispo de Constantinopla entre los siglos IV 
y V. En sus homilías, exhortaba a los fieles a recono-
cer a Cristo en los necesitados: «¿Quieres honrar el 
Cuerpo de Cristo? No permitas que sea despreciado 
en sus miembros, es decir, en los pobres que no tie-
nen qué vestir, ni lo honres aquí en el templo con 
vestiduras de seda, mientras fuera lo abandonas al 
frío y a la desnudez [...]. En el templo, el Cuerpo de 
Cristo no necesita mantos, sino almas puras; pero en 
la persona de los pobres, Él necesita todo nuestro 
cuidado. Aprendamos, pues, a reflexionar y a honrar 
a Cristo como Él quiere. Cuando queremos honrar a 
alguien, debemos prestarle el honor que él prefiere 
y no el que más nos gusta [...]. Así también tú de-
bes prestarle el honor que Él mismo ha ordenado, 
distribuyendo tus riquezas entre los pobres. Dios no 
necesita vasos de oro, sino almas de oro». 

Para Agustín, el pobre no es sólo alguien a quien 
se ayuda, sino la presencia sacramental del Señor. El 
Doctor de la Gracia veía en el cuidado a los pobres 
una prueba concreta de la sinceridad de la fe. Quien 
dice amar a Dios y no se compadece de los necesita-
dos, miente (cf. 1 Jn 4,20). Al comentar el encuentro 
de Jesús con el joven rico y el «tesoro en el cielo» 
que está reservado a quienes dan sus bienes a los 
pobres (cf. Mt 19,21), Agustín pone en boca del Se-
ñor las siguientes palabras: «Recibí tierra y daré el 
cielo. Recibí cosas temporales y daré a cambio bie-
nes eternos. Recibí pan, daré la vida.

La enseñanza reciente de la Iglesia
En la constitución pastoral Gaudium et spes, ac-

tualizando la herencia de los Padres de la Iglesia , el 
Concilio afirmó con fuerza el destino universal de los 
bienes de la tierra y la función social de la propie-
dad que deriva de ello: «Dios ha destinado la tierra 
y cuanto ella contiene para uso de todos los hom-
bres y pueblos. En consecuencia, los bienes creados 

deben llegar a todos […]. Por tanto, el hombre, al 
usarlos, no debe tener las cosas exteriores que le-
gítimamente posee como exclusivamente suyas, 

sino también como comunes, en el sentido de que 
no le aprovechen a él solamente, sino también a los 
demás. Por lo demás, el derecho a poseer una parte 
de bienes suficiente para sí mismos y para sus fa-
milias es un derecho que a todos corresponde. […] 
Quien se halla en situación de necesidad extrema 
tiene derecho a tomar de la riqueza ajena lo nece-
sario para sí. […] La misma propiedad privada tiene 
también, por su misma naturaleza, una índole social, 
cuyo fundamento reside en el destino común de los 
bienes. Cuando esta índole social es descuidada, la 
propiedad muchas veces se convierte en ocasión de 
ambiciones y graves desórdenes». Esta convicción 
fue impulsada nuevamente por san Pablo VI en la 
encíclica Populorum progressio, donde leemos que 
nadie puede considerarse autorizado a «reservarse 
en uso exclusivo lo que supera a la propia necesi-
dad cuando a los demás les falta lo necesario». 

Con san Juan Pablo II se consolida, al menos 
en el ámbito doctrinal, la relación preferencial de la 
Iglesia con los pobres. Su magisterio ha reconocido, 
en efecto, que la opción por los pobres es una «for-
ma especial de primacía en el ejercicio de la caridad 
cristiana, de la cual da testimonio toda la tradición 
de la Iglesia». En la encíclica Sollicitudo rei socialis 
escribe también que hoy, vista la dimensión mun-
dial que ha adquirido la cuestión social, «este amor 
preferencial, con las decisiones que nos inspira, 
no puede dejar de abarcar a las inmensas muche-
dumbres de hambrientos, mendigos, sin techo, sin 
cuidados médicos y, sobre todo, sin esperanza de 
un futuro mejor: no se puede olvidar la existencia 
de esta realidad. Ignorarlo significaría parecernos 
al “rico epulón” que fingía no conocer al mendigo 
Lázaro, postrado a su puerta (cf. Lc 16,19-31)». 

Frente a las múltiples crisis que han caracteriza-
do el comienzo del tercer milenio, la lectura de Bene-
dicto XVI se hace más marcadamente política. Así, 
en la carta encíclica Caritas in veritate afirma que «se 
ama al prójimo tanto más eficazmente, cuanto más 
se trabaja por un bien común que responda tam-

¿Los menos dotados no son 
personas humanas? Los 
débiles no tienen nuestra 
misma dignidad? ¿Los que 
nacieron con menos 
posibilidades valen menos 
como seres humanos, y sólo  
eben limitarse a sobrevivir? 

u

14 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



bién a sus necesidades reales». Además, observa 
que «el hambre no depende tanto de la escasez 
material, cuanto de la insuficiencia de recursos so-
ciales, el más importante de los cuales es de tipo 
institucional. Es decir, falta un sistema de institucio-
nes económicas capaces, tanto de asegurar que se 
tenga acceso al agua y a la comida de manera regu-
lar y adecuada desde el punto de vista nutricional, 
como de afrontar las exigencias relacionadas con 
las necesidades primarias y con las emergencias 
de crisis alimentarias reales, provocadas por causas 
naturales o por la irresponsabilidad política nacional 
e internacional» 

Por lo tanto, es preciso seguir denunciando la 
“dictadura de una economía que mata” y reconocer 
que «mientras las ganancias de unos pocos crecen 
exponencialmente, las de la mayoría se quedan cada 
vez más lejos del bienestar de esa minoría feliz. Este 
desequilibrio proviene de ideologías que defienden 
la autonomía absoluta de los mercados y la espe-
culación financiera. De ahí que nieguen el derecho 
de control de los Estados, encargados de velar por 
el bien común. Se instaura una nueva tiranía invisi-
ble, a veces virtual, que impone, de forma unilate-
ral e implacable, sus leyes y sus reglas». (Francisco, 
Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013.)

Aunque no faltan diferentes teorías que inten-
tan justificar el estado actual de las cosas, o explicar 
que la racionalidad económica nos exige que espe-
remos a que las fuerzas invisibles del mercado re-
suelvan todo, la dignidad de cada persona humana 
debe ser respetada ahora, no mañana, y la situación 
de miseria de muchas personas a quienes esta dig-
nidad se niega debe ser una llamada constante para 
nuestra conciencia.

En la encíclica Dilexit nos, el Papa Francisco ha 
recordado cómo el pecado social toma la forma de 
“estructura de pecado” en la sociedad, que «muchas 
veces […] se inserta en una mentalidad dominante 
que considera normal o racional lo que no es más 
que egoísmo e indiferencia. Este fenómeno se pue-
de definir “alienación social”».

Se vuelve normal ignorar a los pobres y vivir 
como si no existieran. Se presenta como elección 
racional organizar la economía pidiendo sacrificios 
al pueblo, para alcanzar ciertos objetivos que intere-
san a los poderosos; mientras que a los pobres sólo 
les quedan promesas de “gotas” que caerán, hasta 
que una nueva crisis global los lleve de regreso a la 
situación anterior. 

Es una auténtica alienación aquella que lleva 
sólo a encontrar excusas teóricas y no a tratar de 
resolver hoy los problemas concretos de los que 
sufren. Lo decía ya san Juan Pablo II: «Está alienada 
una sociedad que, en sus formas de organización 
social, de producción y consumo, hace más difícil la 

realización de esta donación y la formación de esa 
solidaridad interhumana». (S. Juan Pablo II, Carta 
enc. Centesimus annus, 1 mayo 1991, 41.) 

Es urgente abordar las causas 
estructurales de la pobreza 

Debemos comprometernos cada vez más para 
resolver las causas estructurales de la pobreza. Es 
una urgencia que «no puede esperar, no sólo por 
una exigencia pragmática de obtener resultados y 
de ordenar la sociedad, sino para sanarla de una en-
fermedad que la vuelve frágil e indigna y que sólo 
podrá llevarla a nuevas crisis. Los planes asistencia-
les, que atienden ciertas urgencias, sólo deberían 
pensarse como respuestas pasajeras». (Francisco, 
Exhort. ap. Evangelii gaudium, (202.) La falta de 
equidad «es raíz de los males sociales» (Ibid).

Resulta que « en el vigente modelo “exitista” 
y “privatista” no parece tener sentido invertir para 
que los lentos, débiles o menos dotados puedan 
abrirse camino en la vida» (Ibid, 209). La pregunta 
recurrente es siempre la misma: ¿los menos dota-
dos no son personas humanas? ¿Los débiles no 
tienen nuestra misma dignidad? ¿Los que nacieron 
con menos posibilidades valen menos como seres 
humanos, y sólo deben limitarse a sobrevivir? 

De nuestra respuesta a estos interrogantes de-
pende el valor de nuestras sociedades y también 
nuestro futuro. O reconquistamos nuestra dignidad 
moral y espiritual, o caemos como en un pozo de 
suciedad. Si no nos detenemos a tomar las cosas 
en serio continuaremos así, de manera explícita o 
disimulada, legitimando «el modelo distributivo ac-
tual, donde una minoría se cree con el derecho de 
consumir en una proporción que sería imposible 
generalizar, porque el planeta no podría ni siquie-
ra contener los residuos de semejante consumo» 
(Carta enc. Laudato si’, 50).

Por consiguiente, es responsabilidad de todos 
los miembros del pueblo de Dios hacer oír, de dife-
rentes maneras, una voz que despierte, que denun-
cie y que se exponga, aun a costo de parecer “es-
túpidos”. Las estructuras de injusticia deben ser 
reconocidas y destruidas con la fuerza del bien, a 
través de un cambio de mentalidad, pero también 
con la ayuda de las ciencias y la técnica, mediante 
el desarrollo de políticas eficaces en la transforma-
ción de la sociedad. 

Siempre debe recordarse que la propuesta del 
Evangelio no es sólo la de una relación individual e 
íntima con el Señor. La propuesta es más amplia: 
«es el Reino de Dios (cf. Lc 4,43); se trata de amar a 
Dios que reina en el mundo. En la medida en que Él 
logre reinar entre nosotros, la vida social será ám-
bito de fraternidad, de justicia, de paz, de dignidad 

u

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 15



para todos. Entonces, tanto el anuncio como 
la experiencia cristiana tienden a provocar 
consecuencias sociales. Buscamos su Reino» 

He decidido recordar esta bimilenaria historia de 
atención eclesial a los pobres y con los pobres para 
mostrar que ésta forma parte esencial del camino 
ininterrumpido de la Iglesia. El cuidado de los po-
bres forma parte de la gran Tradición de la Iglesia, 
como un faro de luz que, desde el Evangelio, ha ilu-
minado los corazones y los pasos de los cristianos 
de todos los tiempos. Por tanto, debemos sentir la 
urgencia de invitar a todos a sumergirse en este río 
de luz y de vida que proviene del reconocimiento de 
Cristo en el rostro de los necesitados y de los que 
sufren. El amor a los pobres es un elemento esen-
cial de la historia de Dios con nosotros y, desde el 
corazón de la Iglesia, prorrumpe como una llamada 
continua en los corazones de los creyentes, tanto 
en las comunidades como en cada uno de los fieles. 

La Iglesia, en cuanto Cuerpo de Cristo, siente 
como su propia “carne” la vida de los pobres, que 
son parte privilegiada del pueblo que va en camino. 
Por esta razón, el amor a los que son pobres —en 
cualquier modo en que se manifieste dicha pobre-
za— es la garantía evangélica de una Iglesia fiel al 
corazón de Dios. De hecho, cada renovación ecle-
sial ha tenido siempre como prioridad la atención 
preferencial por los pobres, que se diferencia, tanto 
en las motivaciones como en el estilo, de las activi-
dades de cualquier otra organización humanitaria. 

A veces se percibe en algunos movimientos o 
grupos cristianos la carencia o incluso la ausencia 
del compromiso por el bien común de la sociedad 
y, en particular, por la defensa y la promoción de 
los más débiles y desfavorecidos. A este respecto, 
es necesario recordar que la religión, especialmen-
te la cristiana, no puede limitarse al ámbito priva-
do, como si los fieles no tuvieran que preocuparse 
también de los problemas relativos a la sociedad 
civil y de los acontecimientos que afectan a los ciu-
dadanos. (Evangelii gaudium, 182-183).  

En realidad, «cualquier comunidad de la Iglesia, 

en la medida en que pretenda subsistir tranquila sin 
ocuparse creativamente y cooperar con eficiencia 
para que los pobres vivan con dignidad y para in-
cluir a todos, también correrá el riesgo de la diso-
lución, aunque hable de temas sociales o critique 
a los gobiernos. Fácilmente terminará sumida en la 
mundanidad espiritual, disimulada con prácticas re-
ligiosas, con reuniones infecundas o con discursos 
vacíos» (Ibid, 207).

La limosna
Es bueno dedicar una última palabra a la limos-

na, que hoy no goza de buena fama, a menudo in-
cluso entre los creyentes. No sólo no se practica, 
sino que además se desprecia... Hay que alimentar 
el amor y las convicciones más profundas, y eso se 
hace con gestos. Permanecer en el mundo de las 
ideas y las discusiones, sin gestos personales, asi-
duos y sinceros, sería la perdición de nuestros sue-
ños más preciados. 

Por esta sencilla razón, como cristianos, no re-
nunciamos a la limosna. Es un gesto que se puede 
hacer de diferentes formas, y que podemos intentar 
hacer de la manera más eficaz, pero es preciso ha-
cerlo. Y siempre será mejor hacer algo que no hacer 
nada. En todo caso nos llegará al corazón. No será 
la solución a la pobreza mundial, que hay que bus-
car con inteligencia, tenacidad y compromiso social. 
Pero necesitamos practicar la limosna para tocar la 
carne sufriente de los pobres.

 Ya sea a través del trabajo que ustedes realizan, 
o de su compromiso por cambiar las estructuras so-
ciales injustas, o por medio de esos gestos sencillos 
de ayuda, muy cercanos y personales, será posible 
para aquel pobre sentir que las palabras de Jesús 
son para él: «Yo te he amado» (Ap 3,9).

Dado en Roma, junto a San Pedro, el 4 de oc-
tubre, memoria de san Francisco de Asís, del año 
2025, primero de mi Pontificado. v

                                                       LEÓN PP. XIV 

Las estructuras de injusticia 
deben ser reconocidas y des-
truidas con la fuerza del bien, 

a través de un cambio de men-
talidad, pero también con la 

ayuda de las ciencias y la téc-
nica, mediante el desarrollo de 

políticas eficaces en la trans-
formación de la sociedad. 

16 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



Hace exactamente 100 años fue instituida en la 
Iglesia católica la fiesta de Cristo Rey, por el papa Pío 
XI, mediante su carta encíclica Quas Primas, fechada 
el 11 de diciembre de 1925. Originalmente, esta fiesta 
se celebraba el último domingo de octubre (es decir, 
el domingo que precedía a la solemnidad de Todos los 
Santos); desde la reforma litúrgica de 1969, los católi-
cos la celebran el último domingo del año litúrgico, es 
decir, hacia fines del mes de noviembre, con el nom-
bre de la fiesta de Cristo Rey del Universo.

Para comprender el sentido de esta fiesta, en una 
época en la que los Estados reivindican la laicidad, es 
necesario releer esta encíclica de Pío XI. A continua-
ción se presentan amplios extractos de la misma:

En la primera encíclica (Ubi arcano, 23 de diciem-
bre de 1922), que al comenzar nuestro Pontificado en-
viamos a todos los obispos del orbe católico, analizá-
bamos las causas supremas de las calamidades que 
veíamos abrumar y afligir al género humano. Y en ella 
proclamamos Nos claramente no sólo que este cúmu-
lo de males había invadido la tierra, porque la mayoría 
de los hombres se habían alejado de Jesucristo y de 
su ley santísima, así en su vida y costumbres como en 
la familia y en la gobernación del Estado, sino también 
que nunca resplandecería una esperanza cierta de paz 
verdadera entre los pueblos mientras los individuos y 
las naciones negasen y rechazasen el imperio de nues-
tro Salvador.

Por lo cual, no sólo exhortamos entonces a buscar 
la paz de Cristo en el reino de Cristo, sino que, además, 
prometimos que para dicho fin haríamos todo cuanto 

posible nos fuese. En el reino de Cristo, dijimos: pues 
estábamos persuadidos de que no hay medio más efi-
caz para restablecer y vigorizar la paz que procurar la 
restauración del reinado de Jesucristo.

Ha sido costumbre muy general y antigua llamar 
Rey a Jesucristo, en sentido metafórico, a causa del 
supremo grado de excelencia que posee y que le en-
cumbra entre todas las cosas creadas…. Mas, entrando 
ahora de lleno en el asunto, es evidente que también 
en sentido propio y estricto le pertenece a Jesucristo 
como hombre el título y la potestad de Rey; pues sólo 
en cuanto hombre se dice de El que recibió del Padre 
la potestad, el honor y el reino (Daniel 7, 13-14); por-
que como Verbo de Dios, cuya sustancia es idéntica a 
la del Padre, no puede menos de tener común con él 
lo que es propio de la divinidad y, por tanto, poseer 
también como el Padre el mismo imperio supremo y 
absolutísimo sobre todas las criaturas.

E es el mismo Cristo el que da testimonio de su 
realeza, pues ora en su último discurso al pueblo, al 
hablar del premio y de las penas reservadas perpetua-
mente a los justos y a los réprobos; ora al responder al 
gobernador romano que públicamente le preguntaba 
si era Rey; ora, finalmente, después de su resurrec-
ción, al encomendar a los apóstoles el encargo de en-
señar y bautizar a todas las gentes, siempre y en toda 
ocasión oportuna se atribuyó el título de Rey (Mt 25, 
31-40) y públicamente confirmó que es Rey (Jn 18, 37), 
y solemnemente declaró que le ha sido dado todo po-
der en el cielo y en la tierra (Mt 28, 18). Con las cuales 
palabras, ¿qué otra cosa se significa sino la grandeza 
de su poder y la extensión infinita de su reino?

¿Por qué una fiesta de Cristo Rey?
Para combatir la peste del laicismo, dice Pío XI

u

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 17



«Es necesario que reine en la vo-
luntad, la cual ha de obedecer a 
las leyes y preceptos divinos. Es 

necesario que reine en el corazón, 
el cual, posponiendo los efectos 

naturales, ha de amar a Dios so-
bre todas las cosas.» – Pío XI

Un reino ante todo espiritual
Cuando los judíos, y aun los mismos apóstoles, 

imaginaron erróneamente que el Mesías devolvería 
la libertad al pueblo y restablecería el reino de Israel, 
Cristo les quitó y arrancó esta vana imaginación y es-
peranza. Asimismo, cuando iba a ser proclamado Rey 
por la muchedumbre, que, llena de admiración, le ro-
deaba, El rehusó tal título de honor huyendo y escon-
diéndose en la soledad. Finalmente, en presencia del 
gobernador romano manifestó que su reino no era de 
este mundo. Este reino se nos muestra en los evange-
lios con tales caracteres, que los hombres, para entrar 
en él, deben prepararse haciendo penitencia y no pue-
den entrar sino por la fe y el bautismo, el cual, aunque 
sea un rito externo, significa y produce la regeneración 
interior.

Este reino únicamente se opone al reino de Sata-
nás y a la potestad de las tinieblas; y exige de sus súb-
ditos no sólo que, despegadas sus almas de las cosas 
y riquezas terrenas, guarden ordenadas costumbres y 
tengan hambre y sed de justicia, sino también que se 
nieguen a sí mismos y tomen su cruz. Habiendo Cristo, 
como Redentor, rescatado a la Iglesia con su Sangre y 
ofreciéndose a sí mismo, como Sacerdote y como Víc-
tima, por los pecados del mundo, ofrecimiento que se 
renueva cada día perpetuamente, ¿quién no ve que la 
dignidad real del Salvador se reviste y participa de la 
naturaleza espiritual de ambos oficios?

 Por otra parte, erraría gravemente el que negase 
a Cristo-Hombre el poder sobre todas las cosas huma-
nas y temporales, puesto que el Padre le confirió un 
derecho absolutísimo sobre las cosas creadas, de tal 
suerte que todas están sometidas a su arbitrio. Sin em-
bargo de ello, mientras vivió sobre la tierra se abstuvo 
enteramente de ejercitar este poder, y así como en-
tonces despreció la posesión y el cuidado de las cosas 
humanas, así también permitió, y sigue permitiendo, 
que los poseedores de ellas las utilicen.

Por tanto, a todos los hombres se extiende el do-
minio de nuestro Redentor… . El es, en efecto, la fuen-
te del bien público y privado. Fuera de El no hay que 
buscar la salvación en ningún otro; pues no se ha dado 
a los hombres otro nombre debajo del cielo por el cual 
debamos salvarnos.

El es sólo quien da la prosperidad y la felicidad 
verdadera, así a los individuos como a las naciones: 
porque la felicidad de la nación no procede de distin-
ta fuente que la felicidad de los ciudadanos, pues la 
nación no es otra cosa que el conjunto concorde de 
ciudadanos. No se nieguen, pues, los gobernantes de 
las naciones a dar por sí mismos y por el pueblo públi-
cas muestras de veneración y de obediencia al imperio 
de Cristo si quieren conservar incólume su autoridad y 
hacer la felicidad y la fortuna de su patria.

La peste del laicismo
Y si ahora mandamos que Cristo Rey sea honrado 

por todos los católicos del mundo, con ello proveere-
mos también a las necesidades de los tiempos presen-
tes, y pondremos un remedio eficacísimo a la peste 
que hoy inficiona a la humana sociedad. Juzgamos 
peste de nuestros tiempos al llamado laicismo con sus 
errores y abominables intentos.

Y vosotros sabéis, venerables hermanos, que tal 
impiedad no maduró en un solo día, sino que se incu-
baba desde mucho antes en las entrañas de la socie-
dad. Se comenzó por negar el imperio de Cristo sobre 
todas las gentes; se negó a la Iglesia el derecho, fun-
dado en el derecho del mismo Cristo, de enseñar al 
género humano, esto es, de dar leyes y de dirigir los 
pueblos para conducirlos a la eterna felicidad. Des-
pués, poco a poco, la religión cristiana fue igualada 
con las demás religiones falsas y rebajada indecoro-
samente al nivel de éstas. Se la sometió luego al po-
der civil y a la arbitraria permisión de los gobernantes 
y magistrados. Y se avanzó más: hubo algunos de és-
tos que imaginaron sustituir la religión de Cristo con 
cierta religión natural, con ciertos sentimientos pu-
ramente humanos. No faltaron Estados que creyeron 
poder pasarse sin Dios, y pusieron su religión en la 
impiedad y en el desprecio de Dios.

Los amarguísimos frutos que este alejarse de Cris-
to por parte de los individuos y de las naciones ha pro-
ducido con tanta frecuencia y durante tanto tiempo, los 
hemos lamentado ya en nuestra encíclica Ubi arcano, 
y los volvemos hoy a lamentar, al ver el germen de 
la discordia sembrado por todas partes; encendidos 
entre los pueblos los odios y rivalidades que tanto re-
tardan, todavía, el restablecimiento de la paz; las codi-

18 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



Es importante distinguir bien entre estos dos 
términos. Laicidad significa que el Estado no tiene 
una religión oficial, pero que tampoco prohíbe ni 
combate las religiones. El Estado permite que las 
personas vivan su fe y la expresen libremente. El 
laicismo, por el contrario, es hostil a toda forma 
de religión y pretende prohibir cualquier forma de 
expresión o manifestación religiosa en público, en 
las escuelas, etc.

Cuando se habla de la separación entre la Igle-
sia y el Estado, se trata de la sana distinción en-
tre el ámbito político y el ámbito religioso, lo cual 
no siempre ha sido fácil de vivir a lo largo de la 
historia. En Francia, por ejemplo, la Revolución de 
1789 prohibió toda influencia de la religión católi-
ca: fue el período del Terror; incluso se obligaba 
a los sacerdotes, bajo pena de muerte, a prestar 
juramento de obediencia al Estado en lugar de al 
papa de Roma. Algunos años más tarde, el empe-
rador Bonaparte, al constatar que la religión era, 
pese a todo, necesaria para la estabilidad del Esta-
do, restableció los vínculos con la Iglesia de Roma 
mediante el Concordato de 1801. A pesar de ello, 
un espíritu anticlerical continuó reinando en gran 
parte de la clase política francesa, y el Parlamento 
aprobó, en 1905, la Ley de separación de las Igle-
sias y el Estado.

En 2005, con ocasión del centenario de esta 
ley, el papa san Juan Pablo II escribió una Carta 
a los obispos de Francia. El cardenal Jean-Pierre 
Ricard, entonces presidente de la Conferencia de 
los Obispos Católicos de Francia, resumía así esta 
carta del Papa:

«Juan Pablo II distingue entre laicidad y laicis-
mo. Este último es una actitud hostil a toda 
religión, que considera una humillación de la 

razón y una fuente de violencia y de intoleran-
cia… En oposición al laicismo, es importante 
precisar bien la justa concepción del principio 
de laicidad “que también pertenece —dice el 
Santo Padre— a la Doctrina Social de la Igle-
sia”. Expresa la no confesionalidad del Estado 
y la justa autonomía del Estado y de la Iglesia. 
El Estado no interviene en la vida interna de 
la Iglesia y, recíprocamente, la Iglesia no inter-
viene habitualmente en el funcionamiento del 
Estado y de los poderes públicos, salvo cuan-
do está en juego el respeto de los principios 
fundacionales de nuestra vida social. Esta au-
tonomía no significa ignorancia mutua, sino 
diálogo».

En su exhortación apostólica sobre la Iglesia en 
Medio Oriente (14 de septiembre de 2012, n.º 29), 
el papa Benedicto XVI escribía: 

«La sana laicidad… a sana laicidad, por el con-
trario, significa liberar la religión del peso de la 
política y enriquecer la política con las aporta-
ciones de la religión, manteniendo la distancia 
necesaria, la clara distinción y la colaboración 
indispensable entre las dos. Ninguna sociedad 
puede desarrollarse sanamente sin afirmar el 
respeto recíproco entre la política y la religión, 
evitando la tentación constante de mezclarlas 
u oponerlas… Pues ambas dimensiones están 
llamadas, incluso con la necesaria distinción, a 
cooperar armónicamente en la búsqueda del 
bien común. Dicha sana laicidad garantiza que 
la política actúe sin instrumentalizar a la reli-
gión, y que se pueda vivir libremente la religión 
sin el peso de políticas dictadas por intereses, a 
veces poco conformes, y con frecuencia hasta 
contrarios a las creencias religiosas.» v

¿Laicidad o laicismo?

cias desenfrenadas, que con frecuencia se esconden 
bajo las apariencias del bien público y del amor patrio; 
y, brotando de todo esto, las discordias civiles, junto 
con un ciego y desatado egoísmo, sólo atento a sus 
particulares provechos y comodidades y midiéndolo 
todo por ellas; destruida de raíz la paz doméstica por el 
olvido y la relajación de los deberes familiares; rota la 
unión y la estabilidad de las familias; y, en fin, sacudida 
y empujada a la muerte la humana sociedad.

Porque si a Cristo nuestro Señor le ha sido dado 
todo poder en el cielo y en la tierra; si los hombres, por 
haber sido redimidos con su sangre, están sujetos por 
un nuevo título a su autoridad; si, en fin, esta potestad 
abraza a toda la naturaleza humana, claramente se ve 
que no hay en nosotros ninguna facultad que se sus-
traiga a tan alta soberanía. 

Es, pues, necesario que Cristo reine en la inteligen-
cia del hombre, la cual, con perfecto acatamiento, ha 
de asentir firme y constantemente a las verdades reve-
ladas y a la doctrina de Cristo; es necesario que reine 
en la voluntad, la cual ha de obedecer a las leyes y pre-
ceptos divinos. Es necesario que reine en el corazón, 
el cual, posponiendo los efectos naturales, ha de amar 
a Dios sobre todas las cosas, y sólo a El estar unido; es 
necesario que reine en el cuerpo y en sus miembros, 
que como instrumentos, o en frase del apóstol San Pa-
blo, como armas de justicia para Dios[35], deben servir 
para la interna santificación del alma. Todo lo cual, si 
se propone a la meditación y profunda consideración 
de los fieles, no hay duda que éstos se inclinarán más 
fácilmente a la perfección.

                                                             PÍO PP XI

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 19



Los Peregrinos de San Miguel son apóstoles y 
combatientes. Todo cristiano es un combatiente; el 
Catecismo de la Iglesia Católica lo dice: 

«Todavía tenemos que combatir… el bautismo no 
libra a nadie de todas las debilidades de la natu-
raleza… la inclinación al pecado permanece para 
que los bautizados sean puestos a prueba en el 
combate de la vida cristiana…»
Para librar el buen combate, el Cielo nos ha dado 

tres armas poderosas:
Ø El Rosario
Ø La humildad
Ø La Consagración a María

Primera arma: el Rosario
(Tomado de las Revelaciones dadas a Barbara 

Klossowna, Vers Demain, 1982-84)
•  El Rosario es el arma del bien contra el mal. e 

Rosaire, c’est l’arme du bien contre le mal
•  El Rosario es la condición de la victoria.
•  Cada misterio del Rosario tiene su poder; los 

quince misterios juntos son un ejército formado para 
el combate.

•  Los santos que rezaban el Rosario se sentían 
unidos en un poderoso ejército contra el infierno y 
para la salvación de las almas.

•  El Rosario es el anillo que te une al Cielo.
•  El Rosario es el medio para realizar la unidad de 

las naciones.
•  No te sorprendas de la resistencia que se hace 

contra el Rosario: el diablo y el mundo luchan contra 
él… es odiado por quienes odian a la Santísima Vir-
gen.

•  Donde está el Rosario, hay persecución, pero 
también hay victoria.

•  El Rosario no es una carga, es un don del Cielo, 
un tesoro inagotable.

•  El Rosario exige fidelidad y perseverancia; no 
seas avaro con el tiempo que le dedicas.

Segunda arma: la humildad
(Tomado del libro “A los sacerdotes, hijos predi-

lectos de la Virgen”, Don Gobbi) 

•  Satanás ha engañado a la humanidad por el or-
gullo…

•  Vuelvan a la humildad, a la confianza de los pe-
queños… mi triunfo es el de los pequeños.

•  El orgullo es vencido por la humildad…

•  Estoy preparando… a aquellos que haré cada 
vez más pequeños, para que puedan ser llenados de 
la luz y del amor de Dios…

•  Un día, su pequeña voz tendrá el clamor de un 
huracán; hará resonar en el mundo el poderoso grito: 
«¿Quién como Dios?» Será la derrota definitiva de los 
orgullosos… será mi triunfo y el de mis pequeños hi-
jos.

Tercera arma: la Consagración a María
(Tomado del libro «Tratado de la verdadera devo-

ción» de san Luis María Grignion de Montfort) 

•  La devoción a la Santísima Virgen es necesaria 
para todos los hombres para alcanzar su salvación… 
es una necesidad, particularmente en los últimos 
tiempos.

•  María debe ser terrible para el diablo… espe-
cialmente en estas últimas persecuciones que aumen-
tarán cada día hasta el reinado del anticristo…

•  Por María comenzó la salvación del mundo… y 
por María debe ser consumada…

«Pondré enemistad entre ti y la mujer… Ella te 
aplastará la cabeza y tú pondrás acechanzas a su ta-
lón…»

San Luis María de Montfort cita este pasaje del 
Apocalipsis de san Juan y escribe:

«Conviene explicar aquí… “Satanás pondrá ace-
chanzas a su talón…” su talón (el talón de la Virgen), 
es decir, sus “humildes esclavos”, sus pobres y pe-
queños hijos… abatidos ante todos como el talón… 
estos pequeños ricos en gracias… sostenidos por la 
ayuda divina… que, con la humildad de su talón, en 
unión con María, aplastarán la cabeza del diablo y ha-
rán triunfar a Jesucristo.»

Con la gracia del Espíritu Santo, en esta práctica 
(la práctica de la verdadera devoción), llegarán a buen 
puerto… a pesar de las tempestades y los piratas…

Tres armas poderosas contra el mal

20 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



San Luis María de Montfort describe así a los 
apóstoles de los últimos tiempos:

«¿Pero quiénes serán estos servidores, esclavos e 
hijos de María?»

•  Serán un fuego ardiente… que encenderán el 
fuego del amor divino por todas partes…

•  Flechas afiladas en la mano de María para atra-
vesar a sus enemigos…

•  Hijos de Leví (es decir, dedicados al servicio de 
Dios)…

•  Purificados por el fuego de grandes tribulacio-
nes…

•  Que llevarán el oro del amor, el incienso de la 
oración y la mirra de la mortificación…

«Serán como nubes (es decir, seres sorprenden-
tes) que, sin apegarse a nada, sin asombrarse de 
nada ni inquietarse por nada… difundirán la pala-
bra de Dios… tronarán contra el pecado… rugirán 
contra el mundo…»
«Serán verdaderos apóstoles de los últimos tiem-
pos… el Señor les dará la palabra y la fuerza para 
obrar maravillas… dormirán sin oro ni plata… sin 
preocupaciones… irán con la pura intención de 
la gloria de Dios y la salvación de las almas… allí 
donde el Espíritu Santo los llame…»
«Serán verdaderos discípulos de Cristo… cami-
nando tras las huellas de su pobreza y de su hu-
mildad… el crucifijo en una mano… el rosario en 
la otra…»
«¿Pero cuándo y cómo sucederá esto?
Dios solo lo sabe: a nosotros nos corresponde… 
orar, suspirar y esperar.»

¿Quién es Barbara Klossowna?
Barbara Klossowna nació el 23 de junio de 1902, 

en Brzeziny, diócesis de Varsovia, en Polonia. Dota-
da de grandes talentos, obtuvo el bachillerato a los 15 
años; también se graduó en literatura, bellas artes y 
música.

La vida de Barbara estuvo marcada por enormes 
sufrimientos:

•  1914-18, Primera Guerra Mundial: como todos 
los polacos, sufrió mucho hambre.

•  1920, guerra contra los bolcheviques: Barbara 
se hizo enfermera y cuidó a soldados heridos; el con-
tacto con soldados tuberculosos arruinó su salud.

•  1929: contrajo tuberculosis de la columna ver-
tebral, enfermedad que la mantuvo postrada en una 
cama de sufrimiento durante diecisiete años.

Los tratamientos empeoraron su estado y los mé-
dicos finalmente declararon que ya no podían hacer 
nada por ella.

Uno de los médicos dijo a su madre: «Cuando 
su hija empeore, aplíquele esta inyección, porque la 

tuberculosis ha invadido las 
meninges y sus sufrimientos 
serán terribles.»

Era una propuesta de eu-
tanasia. La madre de Barbara 
se negó y pidió a sor Faustina 
que sanara a su hija. Le anun-
ciaron que solo le quedaban 
tres días de vida, pero los días 
pasaron y ella seguía viva. Luego, con grandes esfuer-
zos, Barbara comenzó a expulsar coágulos de sangre 
y pus. El médico, asombrado, se preguntaba cómo 
esos coágulos podían salir del cerebro. La tubercu-
losis quedó curada. Sin embargo, Barbara no podía 
caminar debido a su gran debilidad.

•  1944: estalla la insurrección en Polonia.

Los polacos luchan por su libertad. Comienza un 
terrible bombardeo; los habitantes deben refugiarse 
en sótanos, pero Barbara no puede moverse. Ella es-
cribe:

«Mamá estaba arrodillada junto a mi cama. Espe-
rábamos la muerte. Los proyectiles pasaban por enci-
ma de nuestras cabezas y los fragmentos caían sobre 
mis almohadas.»

Milagrosamente, un joven polaco llega y la trans-
porta a un refugio.

Posteriormente, Barbara y su madre son enviadas 
por los alemanes a un campo de concentración.

•  Fin de la Segunda Guerra Mundial: los soviéti-
cos llegan a Polonia; comienzan nuevas batallas san-
grientas contra las fuerzas alemanas en retirada.

Barbara estaba convencida de que había sido sal-
vada para la glorificación de la Misericordia Divina y 
por la intercesión de sor Faustina:

«Que dos mujeres débiles y enfermas salieran ile-
sas de ese infierno, cuando tantos jóvenes llenos de 
fuerza murieron —dice Barbara—, es la Misericordia 
Divina la que nos salvó.»

El 15 de agosto de 1946, toda su familia estaba 
reunida en el comedor. Barbara seguía en cama, pues 
aún no podía caminar. Su sobrina, una niña de 14 
años, entra en su habitación y grita: «¡La tía Basia ca-
mina!»

Curada gracias a la Misericordia Divina y a la in-
tercesión de sor Faustina, Barbara presentó el relato 
de su curación ante el arzobispado de Varsovia, con 
todos los testimonios médicos.

Fue en 1951 cuando la Reina del Cielo eligió a 
esta alma de élite como instrumento para transmitir al 
mundo Sus hermosas revelaciones sobre el Rosario.

Peregrinos de San Miguel, apóstoles del Rosario, 
continuemos librando el buen combate y no olvide-
mos nuestras tres armas poderosas: el Rosario, la hu-
mildad y la Consagración a María. v

                                  Lise Rodrigue-Fournier

Barbara Klossowna

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 21



FORO GLOBAL DE ECONOMÍA SOCIAL Y SOLIDARIA

POR JUAN CASTRO Y PAOLA SANTAMARIA

Desde 2013, la ONU se ha estado montando en las 
iniciativas de Economía Solidaria. Esto se refleja en 
sus foros mundiales cada dos años,  así como en su 
Agenda 2030 de 17 objetivos, desarrollados también 
en estos foros. 

 Esos objetivos de la ONU parecen formidables 
para la economía solidaria, pero los hechos van de re-
vés, hacia el llamado Nuevo Orden Mundial, al que se 
adhieren varios mandatarios de América Latina, y por 
supuesto la pseudo presidenta Sheinbaum con su neo-
liberal  “Plan México”: Un gobierno de control global 
para despoblar el planeta; destruir la industria agrope-
cuaria y suprimir la soberanía alimentaria; ¡la inútil “de-
mocracia”!; el deterioro ambiental de la geoingeniería 
para simular una crisis climática; políticas de salud en 
farmacología y vacunas; falta de soberanía monetaria, 
más dependencia económica; ¿mayor inflación?, sí, y 
desempleo; una vivienda propia cada vez más lejana; 
desintegración familiar; confusión y adoctrinamiento 
de género; tecnocracia transhumanista donde las per-
sonas no importan… Y la promesa de que no poseerán 
nada cumplida al pie de la letra, mas nadie se ve feliz 
por ello. ¿Por qué no empiezan por parar todo esto y 
dejan a la economía solidaria en paz? Mucho ayuda el 
que no estorba.

En efecto, toda esta realidad faltó en el Foro Mun-
dial de Economía Social y Solidaria (GSEF), en la her-
mosa ciudad de Burdeos, Francia, del 28 al 31 de octu-
bre, cuyo lema fue “Otro mundo ya está aquí”, como 
si todo estuviese resuelto. No nos dicen que ese “otro 
mundo” se refiere al Nuevo Orden que tanto anuncian 
–una mezcla de lo peor del capitalismo con lo peor del 
socialismo. 

Así que 7 eventos GSEF han bastado para pasar del 
“Otro mundo es posible” al “Otro mundo ya está aquí”, 
reuniendo a mucha gente de buena voluntad, para ser 
guiada por la élite capitalista de perversa voluntad que 
gobierna a la ONU –el llamado “Estado profundo”.

Con un discurso de izquierda y de derechos hu-
manos, los GSEF son un distractor diseñado por dicha 

Programa

Otro Engaño 
      ya está aquí

élite para simular un interés en la economía 
solidaria, tomar las riendas y que al fin los 
pueblos… ¡no se organicen! Son un casca-
rón llamativo pero vacío. Se arregla el mundo 
desde arriba, sin los pueblos –o sólo quien pa-
gue 300 euros–. 

Toda la izquierda “woke” adherida a es-
tos falsos objetivos, está siendo manipulada 
para apuntalar dicho Nuevo Orden, mientras 
la reacción conservadora que lo advierte, no 
es escuchada por ser de derecha. Se ha des-
dibujado todo el espectro ideológico: la dere-
cha parece izquierda, y viceversa. 

El Instituto Louis Even estuvo presente en 
Burdeos para constatarlo. 

No obstante, entre las 5 mil almas bue-
nas que acudieron al foro, más otro tanto que 
participó por internet, ya son inocultables las 
garras de que todo es una fachada de progre-
sismo, que detrás están las políticas globalis-
tas de control social. 

El programa era impresionante: 13 sesio-
nes plenarias y 169 mesas redondas sobre 
diferentes temas. Pero es curioso que las mo-
nedas locales no se hayan incluido en la Eco-
nomía Solidaria; se les organizó su evento 
dos días antes, por aparte, donde no se vean. 

¡Éste es el tema medular y no quieren que 
se toque! El financiamiento autónomo, la so-

22 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



beranía monetaria, la autogestión de 
los pueblos… nada de eso quieren. 

En cambio, el foro propuso présta-
mos a pequeños negocios, cooperati-
vas, ONGs y a las diversas luchas loca-
les. ¡Qué originales, qué bondadosos! 
Más deudas con los bancos, más depen-
dencia, más pobreza. Eso sí, les preocu-
pa que los pagos a esas deudas deban 
ser a corto plazo y no puedan esperar 
sus supuestos beneficios sociales –que 
suelen ser de largo plazo, advierten.

Incluso se atreven a trastocar el 
tema de “democracia económica” de 
Clifford Douglas y Louis Even –que 
plantea no depender de los bancos 
para crear el dinero–. Y nada de cons-
truir una verdadera democracia, dan-
do por sentado que ésta ya existe con 
los partidos políticos. 

En esta revista insistimos en “un 
nuevo paradigma social más allá del 
capitalismo y al socialismo”. Pero aho-
ra resulta que estos foros también se 
engullen ese propósito y con las mis-
mas palabras; no para superar a la 
izquierda y la derecha, sino para con-
ciliarlas en la economía solidaria… ¡y 
que todo siga igual! ¿Qué tiene de soli-
dario el capitalismo?, se pregunta uno.

Así se intenta descarrilar la orga-
nización autónoma y alternativa que 
busca construir otro 
mundo posible: para 
ellos ese otro mun-
do ya está aquí, con 
sus bancos y sus 
dineros. No pueden 
renunciar al poder 
del capital, ni al po-
der socialista del Es-
tado sobre los ciu-
dadanos. v

La soberanía monetaria de nuestros 
países se ha visto profundamente limitada 
por la influencia de organismos interna-
cionales (FMI, Banco Mundial…), especial-
mente cuando recurren a sus préstamos 
para enfrentar crisis económicas. Las con-
diciones impuestas por la élite financiera 
internacional — como ajustes fiscales es-
trictos, liberalización financiera y reformas 
estructurales— reducen la capacidad de 
los Estados para decidir de manera autó-
noma sus políticas monetarias y fiscales. 
En lugar de diseñar estrategias económi-
cas adaptadas a sus realidades internas, 
los gobiernos se ven obligados a seguir 
lineamientos externos que, a menudo 
restringen su margen de maniobra para 
impulsar el desarrollo, proteger sectores 
estratégicos o responder a necesidades 
sociales urgentes. En este proceso, la toma 
de decisiones económicas se desplaza 
gradualmente del ámbito nacional hacia 
instituciones financieras internacionales, 
debilitando así la soberanía de los países 
sobre su propio rumbo económico.

Por cada dólar que fluye como ayuda a los países pobres 
cada año, 8 dólares se envían en pagos de la deuda.

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 23



El 1.º de noviembre de 2025, durante una misa en 
la Plaza de San Pedro en el Vaticano con motivo del 
jubileo del mundo educativo, el papa León XIV procla-
mó a san John Henry (Juan Enrique) Newman (1801-
1890) —sacerdote anglicano que se convirtió al cato-
licismo y posteriormente fue creado cardenal— 38.º 
doctor de la Iglesia, así como copatrono de la educa-
ción católica, junto con santo Tomás de Aquino. León 
XIV declaraba en su homilía:

«Entre el legado perdurable de san John Henry 
se encuentran, en este sentido, algunas contribu-
ciones muy significativas a la teoría y la práctica 
de la educación. «Dios —escribía—me ha creado 
para hacerle algún servicio definido. Me ha en-
comendado alguna obra que no ha dado a otro. 
Tengo mi misión. Nunca podré conocerla en esta 
vida, pero me será revelada en la otra» (Medita-
ciones y devociones, Madrid 2007, 225). En estas 
palabras encontramos expresado de manera es-
pléndida el misterio de la dignidad de cada per-
sona humana y también el de la variedad de los 
dones distribuidos por Dios.

«La vida se ilumina no porque seamos ricos, be-
llos o poderosos. Se ilumina cuando uno descu-
bre en su interior esta verdad: Dios me ha llama-
do, tengo una vocación, tengo una misión, mi 
vida sirve para algo más grande que yo mismo. 
Cada criatura tiene un papel que desempeñar. La 
contribución que cada uno tiene para ofrecer es 
de un valor único, y la tarea de las comunidades 
educativas es alentar y valorar esa contribución.»

V A continuación se presenta un resumen de la 
vida de san John Henry Newman, tal como fue pu-
blicado en la carta espiritual de diciembre de 2003 de 
la Abadía Saint-Joseph de Clairval, en Francia (www.
clairval.com): 

por Dom Antoine-Marie, osb
En una ocasión, a un pastor presbiteriano nortea-

mericano que se había convertido en 1990 al catoli-
cismo, le echaron en cara lo siguiente: «Usted se ha 
hecho católico por dinero. – No, no ha sido por dinero, 
replicó, sino por las riquezas». Otro pastor, que se ha-
bía convertido poco tiempo después, hizo la siguiente 
reflexión: «Nosotros los convertidos hemos recibido 
riquezas que jamás sospechábamos… La angustia 
que hemos tenido que soportar no tiene comparación 
con las riquezas que hemos obtenido: la Sagrada Eu-
caristía, el Papa, el Magisterio, los sacramentos, María 
y los santos, es decir, el esplendor de Cristo reflejado 
en su Iglesia. Juzgo que todo es pérdida ante la su-
blimidad del conocimiento de Cristo Jesús, mi Señor 

(Flp 3, 8)». A lo largo de la historia, han sido muchos 
los que, nacidos fuera de la verdadera Iglesia de Cris-
to, con el auxilio de la gracia, han conseguido hallar el 
camino de la plena verdad. Entre ellos, Juan Enrique 
Newman ocupa un lugar de privilegio. 

Nacido el 21 de febrero de 1801, el joven Juan En-
rique, hijo de un banquero de Londres, recibe de su 
madre, descendiente de protestantes franceses, una 
educación religiosa impregnada de calvinismo. Sus 
grandes prevenciones contra el catolicismo le hacen 
creer firmemente que el Papa es el Anticristo. Sin em-
bargo, a la edad de quince años, momento en que co-
mienza sus estudios en el instituto de Ealing, cerca de 
Londres, se produce un cambio importante en su men-
talidad, gracias a una inspiración procedente del cie-
lo. «Sentí por primera vez –escribe– la influencia de un 
credo determinado, y tomé conciencia de lo que signi-
ficaba un dogma, impresión que, gracias a Dios, nunca 
se ha borrado ni oscurecido». Además, se apodera de 
él una idea que está en contradicción con el protestan-
tismo, ya que se siente llamado por Dios a vivir en el 
celibato. Por eso, al descartar toda posibilidad de matri-
monio, toma la resolución de vivir soltero y de abrazar 
la carrera eclesiástica en el seno de la Iglesia anglicana.

San John Henry Newman 
Nuevo doctor de la Iglesia

 Retrato de Newman exhibido en la Basílica de San 
Pedro durante la misa del 1.º de noviembre de 2025. 

24 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



Primer vicario de Cristo
En calidad de estudiante precoz, es admitido en la 

Universidad de Oxford a la edad de dieciséis años. Su 
pasión por la lectura y su curiosidad hacia todo tipo de 
conocimientos le inducen a estudiar historia, lenguas 
orientales, poesía y matemáticas. Su gran afición por 
la música le mueve a distraerse tocando el violín. Su 
temperamento es abierto, y se entrega a todo con el 
mismo afán. A partir de aquella época se deja cauti-
var de buen grado por la meditación de las realidades 
invisibles, intentando con empeño hacer el bien y co-
nocer la verdad. «El drama interior que caracterizó la 
larga vida de Juan Enrique Newman giró en torno al 
tema de la santidad y de la unión a Cristo. Su deseo 
más ardiente era conocer y cumplir la voluntad de 
Dios» (Juan Pablo II, discurso con motivo del centena-
rio de la muerte de J. H. Newman, en 1990). 

Esa aspiración se concretará a lo largo de su vida 
mediante una gran docilidad por seguir la voz de su 
conciencia. Él mismo escribirá: «La conciencia es una 
ley de nuestro espíritu, pero que va más allá de él, nos 
da órdenes, significa responsabilidad y deber, temor 
y esperanza… La conciencia es la mensajera del que, 
tanto en el mundo de la naturaleza como en el de la 
gracia, a través de un velo nos habla, nos instruye y 
nos gobierna. La conciencia es el primero de todos los 
vicarios de Cristo» (carta citada en el Catecismo de la 
Iglesia Católica, CEC, 1778). 

En efecto, en lo más profundo de su conciencia, 
el hombre descubre una ley que él no se da a sí mis-
mo, pero a la que debe obedecer; esa voz le mueve a 
amar, a hacer el bien y a evitar el mal. Sin embargo, la 
conciencia debe ser informada y educada, a lo largo 
de toda la vida, a la luz de la Palabra de Dios, pero 
también llevando «diligente atención a la doctrina sa-
grada y cierta de la Iglesia. Pues por voluntad de Dios 
la Iglesia es maestra de la verdad» (Concilio Vaticano 
II, Declaración Dignitatis Humanæ, 14).

En 1820, el joven estudiante obtiene el grado de 
bachiller en artes, siendo nombrado dos años más tar-
de fellow (distinción concedida a la minoría selecta de 
los titulados de cada colegio) del colegio de Oriel, lo 
que, de golpe, le permite entrar en la sociedad más 
refinada de Oxford. En 1828, se le asigna el cargo de 
tutor, ocupándose a la vez de la enseñanza literaria y 
de la educación moral de los estudiantes. En contacto 
con los demás fellows, el joven Newman sufre la in-
fluencia de las ideas de su época: excesiva confianza 
en el mundo y en la libertad humana a despecho de 
cualquier freno y de cualquier ley. Él mismo escribi-
rá: «Comenzaba a situar la superioridad intelectual por 
encima de la superioridad moral; iba a la deriva». Bajo 
la influencia positiva de un amigo, Hurrel Froude, New-
man consigue desprenderse de esa funesta senda. Or-
denado diácono de la Iglesia anglicana des de 1824, 
llega a ser muy pronto vicario de la iglesia de San Cle-
mente de Oxford, a la espera de convertirse en párroco 
de Saint-Mary’s, iglesia de la Universidad (1828).

La Iglesia a la que pertenece se halla entonces 
en plena crisis. Tras aproximadamente tres siglos de 
persecución del catolicismo, la religión oficial de In-
glaterra es indiscutida, pero en adelante languidece 
y carece de vida. El clero, al que sólo mueven pers-
pectivas humanas, se afana por acumular fructuosos 
beneficios, sin preocuparse por dar una dirección es-
piritual ni por ejercer ninguna acción apostólica. Ade-
más, el culto ha perdido todo esplendor y dignidad, y 
la Iglesia anglicana parece más una institución ligada 
al Estado, del que ha recibido privilegios políticos y 
grandes riquezas, que la protectora de la fe religiosa 
que se impone a la razón y que ilumina la conciencia.

La pasión por la antigüedad
Amedida que consigue desprenderse de las ideas 

mundanas, Newman percibe cómo brota en él un gran 
sentimiento hacia los Padres de la Iglesia, esos escri-
tores eclesiásticos de los primeros siglos que, por la 
santidad y ortodoxia de su doctrina, son testigos pri-
vilegiados de la Sagrada Tradición. Ya desde los quin-
ce años había descubierto a los Padres de la Iglesia 
a través de la obra de Joseph Milner Historia de la 
Iglesia de Cristo, libro que le había inducido cierta pa-
sión por la antigüedad cristiana. Ahora, aquella semilla 
de su adolescencia crece en su alma, e intenta leer 
in extenso a los Padres en el texto. En el transcurso 
de los años siguientes, consigue formar una imponen-
te biblioteca de obras patrísticas. Pero Juan Enrique 
Newman es también un apasionado por la Sagrada 
Escritura, como se deduce de lo que escribe a su her-

 Newman, joven estudiante

u

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 25



u que su degradación moral va unida al abandono de 
la Tradición patrística, por lo que la esperanza de re-
novación para su Iglesia hay que buscarla en el acer-
camiento a los Padres. Persuadido de que la doctrina 
de la Iglesia de Inglaterra descansa esencialmente en 
los Padres, considera que el retorno a ellos es sinó-
nimo de retorno a los teólogos anglicanos del siglo 
xvi. Newman se muestra favorable a una via media, 
especie de posición intermedia entre el protestantis-
mo y el catolicismo romano, según la cual, mantiene 
contra el primero la autoridad de la Tradición y de los 
primeros Padres, rechazando en el segundo aquellas 
doctrinas que considera innovaciones aparecidas a 
lo largo de los siglos. Por otra parte, estima que la 
Iglesia anglicana es una rama de la Iglesia Católica, 
siendo las otras dos representadas por la Iglesia grie-
ga y la Iglesia romana.

Sin embargo, en 1839, al estu-
diar la historia de los monofisitas 
(herejes del siglo v que negaban 
que en Jesucristo hubiera dos na-
turalezas), toma conciencia de la 
imposibilidad de apoyar el anglica-
nismo. Es como un flechazo, algo 
totalmente inesperado. «Me resul-
tada difícil demostrar –nos expli-
ca– que los monofisitas eran here-
jes sin admitir que los protestantes 
y los anglicanos lo eran igualmen-
te, y también encontrar argumen-
tos contra los Padres del Concilio 
de Trento que no recayeran sobre 
los de Calcedonia (Concilio ecu-
ménico del año 451 contra los mo-
nofisitas), así como condenar a los 
Papas del siglo xvi sin condenar al 
mismo tiempo a los del siglo v. Por 
ambas partes, el combate del error 
y de la verdad era absolutamente 

idéntico. Los principios y la conducta de la Iglesia 
actual eran los mismos que los de la Iglesia de en-
tonces, y los principios y la conducta de los herejes 
de entonces eran los de nuestros protestantes. Y era 
eso lo que yo constataba, muy a pesar mío».

Una teoría pulverizada
Monseñor Wiseman (prelado anglicano que lle-

gará a ser cardenal y arzobispo de Westminster en 
1850) publica entonces un artículo sobre los donatis-
tas (grupo de cristianos africanos que, en el siglo iv, 
se sublevaban contra la Iglesia universal y defendían 
que eran los únicos en conservar la verdad), com-
parándolos con los anglicanos. Un amigo le indica a 
Newman una frase de san Agustín que aparece en el 
artículo: Securus iudicat orbis terrarum, que puede 
traducirse así: El juicio de la Iglesia universal es se-
guro. 

mana Harriett: «Si os sobra algo de tiempo el domin-
go, aprended de memoria fragmentos de la Escritura. 
Creo que el beneficio es incalculable, pues impreg-
na el alma de buenos y santos pensamientos. Es un 
buen recurso, además, en los momentos de soledad, 
en los viajes y en las noches de insomnio». La lectura 
asidua de la Biblia lo prepara a conocer mejor la Igle-
sia. Y así es, pues si seguimos la advertencia de san 
Agustín, «los profetas hablaron con más claridad y 
más largamente de la Iglesia que de Jesucristo, pues 
preveían que habría muchos más errores, volunta-
rios e involuntarios, en este asunto que en el misterio 
de la Encarnación» (Catecismo del Concilio de Tren-
to, artículo «Creo en la Santa Iglesia Católica»).

En 1830, Hugh Rose, de Cambridge, que bus-
ca colaboradores para una Biblioteca eclesiástica, 
propone a Newman que escriba una historia de los 
primeros concilios. Para realizar el 
trabajo, Juan Enrique estudia de 
cerca a los Padres de la Iglesia de 
Alejandría, en especial a san Atana-
sio y a Orígenes; está convencido 
de que la Providencia, por media-
ción de los ángeles, ha conducido 
los acontecimientos y los pueblos, 
tanto judíos como paganos, hacia 
la revelación plenaria de la verdad 
en Jesucristo. El fruto de ese estu-
dio no se publicará hasta finales de 
1833, con el título de Los arrianos 
del siglo iv.

Dar la voz de alarma
En julio de 1883, justo después 

de que Newman regrese de unas 
vacaciones en el sur de Europa, el 
pastor anglicano John Keble pro-
nuncia un discurso que más tarde 
se iba a publicar con el título de 
National Apostasy. Ese discurso, 
que denuncia el estado crítico de la Iglesia anglicana, 
consigue despertar las conciencias de los anglicanos 
deseosos de la verdadera identidad cristiana de su 
Iglesia, y permanecerá en el pensamiento de New-
man como la aurora del movimiento religioso que la 
historia ha conocido con el nombre de «Movimiento 
de Oxford». Desde el principio, Newman comparte 
el ideal de los líderes del Movimiento, contribuyen-
do a publicar unos «Tracts for the times», panfletos 
de pocas páginas sin firma y sin otro objetivo que el 
de dar la voz de alarma sobre el peligro que corre la 
Iglesia anglicana. En poco tiempo, la difusión de los 
panfletos aumenta considerablemente. Entre el cle-
ro anglicano, adormecido hasta ese momento, esas 
nuevas e inesperadas ideas producen una especie de 
convulsión, y todos se sienten inquietos.

Si bien, a los ojos de Newman, la posición doc-
trinal del anglicanismo parece inatacable, él estima 

 John Henry Newman en 1854

26 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



u

«Repitió esas palabras varias veces –cuenta New-
man– y, cuando se fue, siguieron resonando en mis 
oídos: Securus iudicat orbis terrarum. Eran palabras 
que iban más allá de la cuestión de los donatistas, 
que se aplicaban a la de los monofisitas. Conferían 
a ese artículo una fuerza que al principio me había 
pasado desapercibida. Decidían cuestiones eclesiás-
ticas según una regla más sencilla que la de la Anti-
güedad…

«¡Cuánta luz se proyectaba con ello sobre toda 
controversia en la Iglesia! No porque, por un instan-
te, la multitud no pudiera errar en su juicio; no por-
que, en medio de la tempestad arriana, más sedes de 
las que pudieran contarse no se hubieran doblegado 
ante su furia y no hubieran abandonado a san Atana-
sio; ni tampoco porque la multitud de los obispos no 
hubiera necesitado, durante ese combate, sustentar-
se con la mirada y la voz de san León, sino porque el 
juicio reflexivo al que se adhiere por entero la Iglesia 
y sigue adheriéndose es una prescripción infalible, 
una sentencia definitiva contra las de sus ramas que 
protestan y que se alejan de ella… 

«Mediante una sola frase, la palabra de san Agus-
tín me impresionaba como ninguna otra había sido 
capaz de hacerlo… Mediante esas 
grandiosas palabras del antiguo 
Padre, la teoría de la via media 
quedaba completamente pulveri-
zada». La via media se le antojaba 
desde entonces como la vía de la 
herejía, esa vía que denuncia el 
Evangelio de san Juan, según la 
cual los ladrones y los salteadores 
intentan asaltar el redil de Cristo, 
en oposición a la puerta regia, que 
permite entrar con toda dignidad 
(Jn 10, 1-2).

No obstante, Newman aún no 
renuncia a su defensa del angli-
canismo. Si bien reconoce que la 
Iglesia anglicana carece de la uni-
dad y de la universalidad de la Igle-
sia de Cristo, intenta esforzarse en 
demostrar que, por lo menos, posee las otras carac-
terísticas de la verdadera Iglesia. Redacta entonces el 
«Tract 90», con el que intenta probar que los 39 artícu-
los promulgados por la reina Isabel en 1571 (artículos 
que son la base del credo anglicano) son compatibles 
con los principios católicos. Pero ese escrito encien-
de la mecha de la pólvora. Tanto los dirigentes de la 
universidad como la mayor parte de los obispos an-
glicanos lo reprueban violentamente y consideran a 
todos los partidarios del panfleto como sospechosos. 
El golpe resulta terrible para Newman, quien ve en 
aquello la prueba de que su Iglesia no puede ni quiere 
asimilar los elementos católicos que él se esfuerza en 
introducir.

«¿Qué harían los Padres en mi lugar?»
En 1841, su posición en el seno del anglicanis-

mo ha llegado a ser tan difícil que se ve obligado a 
dejar en manos de su vicario el cargo de párroco de 
Saint-Mary’s. En medio del desasosiego de su des-
garrado corazón, se retira con algunos discípulos a 
Littlemore, aldea cercana a Oxford, donde se recoge 
para retomar desde el principio sus estudios sobre 
los tratados de la Iglesia anglicana. Siente sobre todo 
la necesidad de buscar, en la plegaria y en la mortifi-
cación, la gracia necesaria para resolver el problema 
que le atormenta. Consciente como es de haberse 
equivocado a menudo, se pregunta si no estará equi-
vocándose de nuevo esta vez. La lucha resulta pe-
nosa y lenta y, con la rectitud de su alma, escribe lo 
siguiente a sus feligreces de Littlemore: «Recordad a 
este hombre en los días venideros, incluso si no oís 
hablar de él, y rezad por él, para que pueda discernir 
en todas las cosas la voluntad de Dios, y que esté 
dispuesto a cumplirla en todo momento». 

La vida en Littlemore es pobre y austera: rigu-
rosos ayunos, silencio monástico, recitación de los 
oficios canónicos conforme a la liturgia católica, me-
ditaciones, confesión semanal y comunión frecuente. 

Nada más instalarse, Newman em-
pieza a traducir las obras de san 
Atanasio. «Había tomado la reso-
lución de rechazar toda controver-
sia, y me centraba en la traducción 
de san Atanasio… Vi claramente 
en la historia de los arrianos que 
los arrianos puros eran los protes-
tantes, que los semi-arrianos eran 
los anglicanos y que, finalmente, 
Roma era lo que es hoy en día. La 
verdad no descansaba en la via 
media, sino en lo que se llamaba 
el partido extremo…». Su preocu-
pación constante es llegar a saber 
qué harían los Padres de la Iglesia 
si estuvieran en su lugar, y ellos lo 
conducían hasta donde él no pen-
saba llegar.

Pero, en medio de su retiro, hay otro pensamien-
to que le viene a la mente a Newman: ¿y si esos 
«dogmas nuevos», que los anglicanos reprochan a la 
Iglesia romana de haber fabricado, no son otra cosa 
que un desarrollo homogéneo de la fe apostólica? Así 
pues, decide escribir su Ensayo sobre el desarrollo del 
dogma cristiano. Ese estudio le permite franquear el 
último obstáculo que le separa de la Iglesia romana, 
la cual, en efecto, no ha inventado nada, sino que ha 
sacado del depósito de la Revelación unas doctrinas 
cada vez más precisas, pero siempre en la misma di-
rección. 

El 6 de octubre de 1845, interrumpe de repente su 
trabajo, pero dos días después consigue que venga a 

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 27



Littlemore un religioso católico italiano, el padre Do-
mingo. Nada más llegar éste, Newman se prosterna a 
sus pies y le pide ser oído en confesión. Después de 
una noche de oración, Newman, junto con dos discí-
pulos suyos, hace su profesión de fe católica y recibe 
el bautismo bajo condición. A partir de ese momen-
to pertenece «por efecto de la misericordia divina, a 
la Iglesia fundada por Cristo y que dirigen los suce-
sores de Pedro y de los demás apóstoles, en cuyas 
manos permanecen enteras y vivas las instituciones y 
la doctrina de la comunidad apostólica primitiva» (De-
claración Mysterium Ecclesiae, Congregación para la 
Doctrina de la Fe de 24 de junio de 1973). Aunque es 
legítimo sentir gozo por pertenecer a la Iglesia Católi-
ca, no conviene experimentar orgullo, sino más bien 
dar gracias humildemente por ello. «No olviden, con 
todo, los hijos de la Iglesia que su excelsa condición 
no deben atribuirla a sus propios méritos, sino a una 
gracia especial de Cristo: y si no responden a ella con 
el pensamiento, las palabras y las obras, lejos de sal-
varse serán juzgados con mayor severidad» (Concilio 
Vaticano II, Lumen gentium, 14).

La amiga más querida
Por más prevista que estuviera la «secesión» de 

Newman, el efecto es inmenso en el mundo anglica-
no. Se calcula que las conversiones que se producen 
inmediatamente después de la suya llegan a trescien-
tas, y ese movimiento continuará 
los decenios siguientes. Newman 
debe asumir un sacrificio muy 
pesado al abandonar lo que ha 
supuesto su vida hasta ese mo-
mento, y adaptarse a un ambiente 
católico con el que no armoniza 
espontáneamente. Después de 
ser ordenado sacerdote en Roma 
en 1847, regresa a Inglaterra para 
fundar en Birmingham una comu-
nidad del Oratorio. Entre 1851 y 
1858, pone su empeño en fundar 
una universidad católica en Du-
blín. 

Tras recibir las críticas de un 
escritor parcial, en 1864 escribe 
su Apologia pro vita sua, libro au-
tobiográfico cuya limpidez de es-
tilo y sinceridad de convicciones 
le valen un rebrote de simpatía y de celebridad. Hasta 
su muerte, acontecida en 1890, Newman se entrega 
sin paliativos al servicio de la Iglesia Católica. En señal 
de reconocimiento por tantos trabajos emprendidos 
con fidelidad y amor, el Papa León XIII le otorga la dig-
nidad cardenalicia en 1881. Al final de su larga vida, 
el cardenal Newman puede escribir con total lealtad: 
«Mi deseo ha sido siempre tener la Verdad como la 
amiga más querida, y no tener otro enemigo sino el 
error».

La Iglesia es la obra de Jesucristo, «obra que es 
prolongación y reflejo suyo y mediante la cual está 
siempre presente en el mundo. Es su esposa, a quien 
se ha entregado por entero; la ha escogido para Él, la 
ha fundado y la mantiene siempre viva. Además, ha 
entregado su vida para que ella viva… Hermanos, sea-
mos conscientes de esta verdad: Jesucristo ha amado 
a su Iglesia… Si Dios ha amado a la Iglesia hasta el 
punto de sacrificarle su vida, eso significa que también 
es digna de nuestro amor» (Juan Pablo II, homilía pro-
nunciada en Costa Rica el 3 de marzo de 1983). 

San Agustín llegó a escribir la siguiente fórmula la-
pidaria: «En la medida que se ama a la Iglesia se posee 
el Espíritu Santo». Esa puede ser precisamente una de 
las lecciones más valiosas de la vida del cardenal New-
man. Sus escritos proyectan una luz clarísima sobre el 
amor de la Iglesia como efusión continua del amor de 
Dios hacia el hombre en cada etapa de la historia. El 
cardenal poseía una auténtica visión sobrenatural que 
le capacitaba para percibir todas las debilidades pre-
sentes en el tejido humano de la Iglesia, pero poseía 
también una segura percepción del misterio que se 
esconde más allá de nuestra mirada humana. 

Adoptemos la ardiente plegaria a Jesucristo que 
brotaba espontáneamente de su corazón: «Haz que 
nunca olvide que has establecido en la tierra un reino 
que es tuyo, que la Iglesia es tu obra, establecida por 

ti y tu instrumento; que estamos 
sometidos a tus reglas, a tus le-
yes y a tu mirada; que cuando la 
Iglesia habla eres tú quien habla. 
Haz que el conocimiento íntimo 
de esa maravillosa verdad no me 
haga insensible a ella, haz que 
la debilidad de tus representan-
tes humanos no me haga olvidar 
que eres tú quien habla y actúa a 
través de ellos». v 

Dom Antoine-Marie, osb

La fiesta litúrgica de san John 
Henry Newman es el 9 de octu-
bre, fecha que corresponde al día 
en que Newman fue oficialmente 
recibido en la Iglesia católica en 
1845. (El 11 de agosto de 1890, 
fecha de su muerte, a la edad de 
89 años, ya está ocupada en el ca-

lendario litúrgico por la fiesta de santa Clara de Asís. 
Por ello, la Iglesia eligió el 9 de octubre como fecha 
litúrgica para honrar a Newman). Fue beatificado por 
Benedicto XVI el 19 de septiembre de 2010 y canoni-
zado por el papa Francisco el 13 de octubre de 2019.

Reproducido con permiso de la Abadía San José 
de Clairval, Francia, que publica una carta espiritual 
mensual sobre la vida de un santo. Dirección postal: 
Abbaye Saint-Joseph de  Clairval, 21150  Flavigny  sur 
Ozerain, Francia. Sitio web: www.clairval.com

 Newman es creado cardenal el 12 
de mayo de 1879 por León XIII.

u

28 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



A bordo del avión que lo llevaba de regreso a 
Roma después de su viaje al Líbano el 2 de diciembre, 
León XIV reveló a los periodistas el libro que ilumi-
na su camino espiritual desde hace muchos años. La 
práctica de la presencia de Dios, obra del carmelita 
francés fray Lorenzo de la Resurrección, publicada en 
1692, propone un camino accesible para todos: vivir 
cada instante con conciencia de la presencia divina, 
tanto en la cocina como ante el altar.

Un religioso francés en la mesa 
de noche del Papa. El 2 de diciem-
bre de 2025, mientras regresaba a 
Roma en avión desde Beirut (Líba-
no), León XIV mantuvo cerca de 
treinta minutos de intercambio con 
los 82 periodistas presentes a bor-
do. Ante la pregunta personal de 
saber “qué libro hay que leer para 
comprender quién es realmente 
[Robert Francis] Prevost”, el Papa 
citó sin dudar La práctica de la pre-
sencia de Dios, escrito por fray Lo-
renzo de la Resurrección, carmelita 
francés del siglo XVII, declarado 
Siervo de Dios. “Es mi espirituali-
dad desde hace años”, comentó a 
propósito de esta obra, que describe una manera de 
“entregar sencillamente la propia vida a Dios, deján-
dose guiar por Él”. “Confío en Dios y comparto este 
mensaje con todos”, añadió, recordando los “desa-
fíos” encontrados en su vida, “habiendo vivido en el 
Perú durante años de terrorismo, y habiendo sido lla-
mado al sacerdocio en lugares donde nunca pensé ser 
llamado”.

Fray Lorenzo de la Resurrección, nacido en 1614 
en Hériménil, en Lorena, adquiere en la adolescencia 
la certeza de que Dios existe. La visión de un árbol 
desnudo en invierno, asociada a la imagen de ese 
mismo árbol floreciendo en primavera, hace nacer en 
él un impulso de amor hacia Dios. De su verdadero 
nombre, Nicolás Herman, se alista primero como sol-
dado en las tropas del duque de Lorena, entonces en 
guerra contra Francia. Gravemente herido, abandona 
la carrera de las armas a los veintiún años y prueba la 
vida eremítica. Al no encontrar en ella la paz deseada, 
se convierte en lacayo en París, antes de ingresar a los 
veintiséis años como hermano converso en el conven-
to de los carmelitas descalzos, en la rue de Vaugirard. 
Bajo el nombre de fray Lorenzo de la Resurrección, 
comienza como cocinero y luego como zapatero.

El secreto de fray Lorenzo de la Resurrección
Ya en vida, fray Lorenzo tenía fama de ser un gran 

hombre de oración, un místico. ¿Cuál era ese secreto 
del que se inspira cotidianamente León XIV? Los pri-
meros diez años de su vida religiosa son un tiempo de 

duras pruebas. Recuerda los pecados de su juventud 
y llega incluso a preguntarse si no está condenado. 
Al encontrar dificultades para meditar durante su ora-
ción, comienza a mirar a Dios, durante sus tiempos de 
trabajo, como a un amigo, como a un ser íntimamente 
presente. El resultado no tarda en manifestarse. “Me 
encontré de pronto totalmente cambiado. Y mi alma, 
que hasta entonces estaba siempre inquieta, se sintió 
en una profunda paz interior, como si estuviera en su 

centro y en un lugar de descanso”, 
escribe en su correspondencia pu-
blicada en La práctica de la presen-
cia de Dios.

A través de esta experiencia 
muy profunda, el hermano cocinero 
descubre el secreto de la contem-
plación. No se trata de abandonar el 
trabajo ni el propio deber de estado 
para ir en busca de Dios. Él explica: 
“Nuestra santificación depende, no 
del cambio de nuestras obras, sino 
de hacer para Dios lo que ordina-
riamente hacemos para nosotros 
mismos”. Y continúa: “Le doy vuel-
ta a mi pequeña tortilla por amor a 
Dios…”. Fray Lorenzo subraya que, 

en medio del trabajo, se abre un verdadero camino 
místico, con la posibilidad de crear una gran unidad 
de vida y de vivir plenamente la unión con Dios. Esto 
se realiza, ante todo, mediante un ejercicio continuo 
de amor, haciendo todo por amor a Dios. “No hay que 
cansarse de hacer pequeñas cosas por amor a Dios, 
que no mira la grandeza de la obra sino el amor”. Lue-
go, aprendiendo a vivir cada instante en la presencia 
de Dios.

Ejercitarse en la presencia divina
Aquí se encuentra el corazón del descubrimiento 

de fray Lorenzo. “Me aplicaba cuidadosamente el resto 
del día, e incluso durante mi trabajo, a la presencia de 
Dios, a quien consideraba siempre junto a mí, y a me-
nudo incluso en el fondo de mi corazón”. Al comienzo, 
confiesa Lorenzo, esto no resulta natural. A veces in-
cluso se olvida de Dios durante largos momentos. No 
aprende sin dificultad a vivir en la presencia de Dios, 
sino con “muchas debilidades e imperfecciones”. A 
quienes desean seguir su camino, les aconseja no ex-
trañarse si al principio tienen la impresión de perder el 
tiempo. Pero, con el deseo perseverante de vivir bajo 
la mirada de Dios, mediante un verdadero ejercicio, 
una atención repetida y sostenida del corazón, la con-
ciencia de la presencia de Dios se vuelve en él casi 
natural.  v 

                                                    Hortense Leger 

Fuente: https://fr.aleteia.org/2025/12/03/le-livre-a-
lire-pour-vraiment-savoir-qui-est-leon-xiv/

El libro que hay que leer para saber quién es León XIV 

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 29



El 21 de noviembre de 2025, en el marco de la 
sesión plenaria de la Conferencia Nacional de la Ju-
ventud Católica de Estados Unidos, el papa León XIV 
se dirigió en directo, por videoconferencia, a más de 
15 000 jóvenes de entre 14 y 18 años, provenientes de 
movimientos de todos los estados estadounidenses, 
reunidos en el Lucas Oil Stadium de Indianápolis, In-
diana. Durante 45 minutos, el Santo Padre respondió 
a las preguntas de seis jóvenes, sobre temas que iban 
desde los sacramentos y la salud mental hasta la inte-
ligencia artificial y el futuro de la Iglesia. A continua-
ción, se presentan tres de esas preguntas, seguidas 
de la respuesta de León XIV.1

Cómo actuar frente a la tecnología 
Chris: Santo Padre, buenos días. Mi nombre es 

Chris Pantelakis y soy de la Arquidiócesis de Las Ve-
gas, Nevada. A menudo me encuentro sentado con el 
teléfono en la mano, desplazándome sin fin. También 
he notado que todos a mi alrededor hacen lo mismo 
o tienen un problema muy similar. Muchos adultos 
me han dicho que la tecnología es buena si se usa 
con moderación. Así que mi pregunta para usted es: 
¿cómo nos sugiere equilibrar todas estas grandes he-
rramientas —redes sociales, teléfonos inteligentes, 
tabletas y otros dispositivos— y, al mismo tiempo, 
construir vínculos de fe fuera de la tecnología?

Papa León: Gracias, Chris, por tu pregunta. Es una 
pregunta realmente importante. La tecnología puede 
ayudarnos mucho en muchos sentidos, incluso a vivir 
nuestra fe cristiana. Nos permite mantenernos conec-
tados con personas que están lejos, como hoy, cuan-
do podemos vernos y escucharnos aunque estemos a 
miles de kilómetros de distancia. También nos ofrece 
herramientas extraordinarias para la oración, para leer 
la Biblia y para aprender más sobre lo que creemos.

Y nos permite compartir el Evangelio con perso-
nas que quizá nunca conoceremos en persona. Pero, 
aun con todo eso, la tecnología nunca puede reempla-
zar las relaciones reales, cara a cara. Cosas simples 
—un abrazo, un apretón de manos, una sonrisa— son 
esenciales para ser humanos y deben vivirse de ma-
nera real, no a través de una pantalla, como estamos 
hablando esta mañana.

Como católicos, a menudo rezamos juntos, recor-
dando la promesa de Jesús de que cuando dos o más 
se reúnen en su nombre, él está presente. La Iglesia 
primitiva experimentó momentos poderosos de la 
presencia de Jesús cuando oraban juntos. Ver la misa 
en línea puede ser útil, especialmente cuando alguien 
está enfermo, es mayor o no puede asistir en persona.

Pero estar realmente allí, participar en la Eucaris-

1  Fuente: www.ncregister.com/news/pope-leo-speaks-
to-youth-ewtn-digital-encounter

tía, es fundamental para nuestra oración y para nues-
tro sentido de comunidad. Es esencial para nuestra 
relación con Dios y entre nosotros. No hay nada que 
pueda reemplazar la verdadera presencia humana, el 
estar unos con otros. Por eso, aunque la tecnología 
ciertamente puede conectarnos, no es lo mismo que 
estar físicamente presentes. Debemos usarla con sa-
biduría, sin permitir que eclipse nuestras relaciones.

Hay un santo que fue canonizado recientemente y 
del que estoy seguro que todos han oído hablar: san 
Carlo Acutis. Es un gran ejemplo. Carlo tenía habili-
dades con las computadoras y utilizó ese talento para 
ayudar a otros a crecer en la fe. También dedicaba tiem-
po a la oración en la adoración eucarística. Enseñaba a 
otros y, algo muy importante, servía a los pobres.

Incluso se imponía límites de tiempo, permitién-
dose solo una cantidad determinada de horas a la se-
mana para el uso recreativo de dispositivos electróni-
cos. Gracias a esta disciplina, encontró un equilibrio 
saludable y mantuvo claras sus prioridades. Amigos 
míos, los animo a seguir el ejemplo de Carlo Acutis. 
Sean intencionales con el tiempo que pasan frente a 
la pantalla. Asegúrense de que la tecnología esté al 
servicio de su vida y no al revés.

¿Deberíamos usar la inteligencia artificial (IA)?
Micah: Buenos días, Santo Padre. Mi nombre es 

Micah Alcisto y soy de la Diócesis de Honolulu, en 
Hawái. Muchas veces, muchos de nosotros, incluyén-
dome a mí, recurrimos al uso de la IA o de ChatGPT 
para ayudarnos a encontrar soluciones en distintos 
ámbitos, como en nuestros trabajos escolares, por 
ejemplo, para escribir un buen ensayo, guiarnos en un 
problema de matemáticas o responder una pregunta 
de historia; en definitiva, utilizando la IA como una 
herramienta o un recurso para encontrar soluciones 
y respuestas a un problema que tenemos en mente. 
Entonces, Santo Padre, ¿de qué cree usted que debe-
mos ser cautelosos al adoptar esta nueva tecnología?

Papa León: Bueno, esa es realmente una pregunta 
muy importante, y me alegra mucho que la hayas he-
cho. Como todos ustedes saben, probablemente me-
jor que yo, la inteligencia artificial se está convirtiendo 
en una de las características que definen nuestra épo-
ca. Recientemente, hubo aquí en Roma una conferen-
cia centrada en la protección de niños y adolescentes 
en el mundo digital actual.

Animé a los participantes a trabajar juntos para 
crear políticas que los mantengan a ustedes seguros, 
que nos mantengan a todos seguros frente a los ries-
gos que conlleva la IA. Pero también les recordé, y 
aprovecho esta ocasión para recordárselos a todos 
ustedes, que la seguridad no se trata solo de reglas. 
Se trata de educación y de responsabilidad personal. 
Los filtros y las orientaciones pueden ayudarlos, pero 

León XIV responde a las preguntas de los jóvenes

30 SAN MIGUEL  enero-febrero 2026 www.revistasanmiguel.org



no pueden tomar decisiones por ustedes. Eso solo 
pueden hacerlo ustedes.

Estos años de su vida están destinados a ayudar-
los a crecer y convertirse en adultos maduros. Espiri-
tualmente, esto significa profundizar su amistad con 
Dios y llegar a ser más semejantes a Él. Intelectual-
mente, significa aprender a pensar con claridad, a 
pensar de manera crítica, a examinar la realidad y a 
buscar la verdad, la belleza y el bien.

También significa fortalecer su voluntad con la gra-
cia de Dios, para que puedan elegir libremente lo que 
los ayuda a crecer y evitar lo que los perjudica. Toda 
herramienta que se nos da, incluida la inteligencia ar-
tificial, debe apoyar ese camino, no debilitarlo. Usar la 
IA de manera responsable significa usarla de formas 
que los ayuden a crecer, nunca de maneras que los 
distraigan de su dignidad o de su llamado a la santidad. 
En su educación, aprovechen al máximo este tiempo.

La IA puede procesar información rápidamente, 
pero no puede reemplazar la inteligencia humana. Y 
no le pidan que haga su tarea por ustedes. No puede 
ofrecer verdadera sabiduría. Le falta un elemento hu-
mano muy importante: la IA no juzgará entre lo que 
es verdaderamente correcto e incorrecto. Y tampoco 
se maravillará, con un asombro auténtico, ante la be-
lleza de la creación de Dios.

Sean, pues, prudentes; sean sabios; tengan cui-
dado de que el uso que hagan de la IA no limite su 
verdadero crecimiento humano. Úsenla de tal manera 
que, si desapareciera mañana, ustedes todavía supie-
ran pensar, crear, actuar por sí mismos y formar amis-
tades auténticas. Recuerden que la IA nunca podrá 
reemplazar ese don único que cada uno de ustedes 
es para el mundo.

El futuro de la Iglesia
La presentadora terminó con esta pregunta: ¿qué 

es lo que le da esperanza en este momento? ¿Y cuál 
es su esperanza para el futuro de la Iglesia? ¿Y cómo 
podemos ayudarle?

Papa León: Bueno, muchas gracias. Es realmen-
te una muy buena pregunta. Creo que es importante 
repetir que los jóvenes son parte del presente de la 
Iglesia y también la esperanza del futuro de la Iglesia.

Los miramos a ustedes —yo los miro a ustedes—, 
no a otros, para que ayuden a dar forma a la Iglesia 
en los años venideros. Y eso es algo que debe entu-
siasmarlos. Tal vez deberían darse todos un aplauso, 
porque quiero agradecerles a todos ustedes. Este es 
el momento de soñar en grande, de estar abiertos a lo 
que Dios puede hacer a través de sus vidas. Ser joven 
suele ir acompañado del deseo de hacer algo signifi-
cativo, algo que marque una verdadera diferencia.

Muchos de ustedes están dispuestos a ser genero-
sos, a ayudar a quienes aman, a trabajar por algo más 
grande que ustedes mismos. Por eso no es cierto que 
la vida consista solo en hacer lo que a uno le resul-
ta agradable o cómodo, como algunos afirman. Claro 
que la comodidad puede ser agradable, pero como 
nos recordó el papa Benedicto XIV, no fuimos hechos 
para la comodidad. Fuimos hechos para la grandeza.

Fuimos hechos para Dios mismo. En lo más pro-
fundo de nuestro corazón, anhelamos la verdad, la 
belleza y el bien, porque fuimos creados para ellos. 
Y este tesoro que buscamos tiene un nombre: Jesús, 
que quiere dejarse encontrar por ustedes, que quiere 
ser conocido por ustedes. Uno de mis héroes perso-
nales, uno de mis santos favoritos, es san Agustín de 
Hipona. Él aprendió esto siendo joven.

Buscó la felicidad en todas partes, pero nada lo 
satisfizo hasta que abrió su corazón a Dios. Por eso 
escribió: «Nos hiciste, Señor, para ti, y nuestro cora-
zón está inquieto hasta que descanse en ti». Agustín 
descubrió que su deseo de grandeza era en realidad 
un deseo de una relación con Jesucristo.

Su amistad con Jesús está en el corazón de lo que 
significa ser cristiano. No es solo para los santos, ni 
solo para los sacerdotes o los religiosos y religiosas. 
Es para todos. Esta fue la experiencia de los prime-
ros discípulos de Jesús. Eran personas comunes que 
pasaron tiempo con el Señor. Lo escucharon. Experi-
mentaron su amor.

Descubrieron que formar parte de la Iglesia signifi-
caba seguir a Jesús, vivir lo que él enseñó y continuar 
su misión. Por eso, cuando pensamos en el futuro de 
la Iglesia, lo primero que debemos hacer es profun-
dizar nuestra propia amistad con Jesús. Esto implica 
una conversión personal, permitir que Dios transfor-
me nuestros corazones para poder seguir a Cristo más 
de cerca. San Agustín lo expresó muy bien.

Si quieres cambiar el mundo, comienza dejando 
que Dios te cambie a ti. Parte de ser discípulos de 
Jesús es ser auténticos. Los jóvenes tienen un fuerte 
sentido de la autenticidad. Saben distinguir cuando 
alguien es genuino o falso. No pierdan ese instinto. 
No se conformen con una versión superficial de la fe. 
Busquen la verdadera amistad que Jesús les ofrece. u

SAN MIGUEL  enero-febrero 2026www.revistasanmiguel.org 31



CONVENTION 40063742

Return undeliverable U.S. addresses to:
MICHAEL 
P.O. Box 38  
Richford, VT 05476-0038 
U.S.A.
(U.S. subscribers who want to contact us 
should use the following address: 
P.O. Box 86, South Deerfield, MA 01373 

U.S. Postage Paid 
Standard mailing 
Permit No, 11 
Richford, VT 05476
USA

Escúchenlo en la oración y permitan que él dé forma 
a su vida. (...)

La Iglesia ayuda a formar su conciencia para que 
puedan pensar y actuar con sabiduría y amor. A medi-
da que se acerquen más a Jesús, no tengan miedo de 
lo que él pueda pedirles. Si los desafía a hacer cam-
bios en su vida, siempre es porque quiere darles una 
alegría mayor, una libertad mayor. Dios nunca se deja 
ganar en generosidad.

Por eso san Agustín rezaba: «Señor, dame la gra-
cia de hacer lo que me pides y luego pídeme lo que 
quieras». Agustín conocía su propia debilidad, pero 
también sabía que Dios fortalece a quienes abren su 
corazón a Él. A medida que se fortalezca su identidad 
católica, también se profundizará su aprecio por las 
diversas vocaciones en la Iglesia.

Muchos de ustedes están llamados al matrimonio, 
a la vida familiar. El mundo necesita familias santas 
que transmitan la fe y muestren el amor de Dios en la 
vida cotidiana. Si creen que pueden estar llamados al 
matrimonio, oren por un esposo o una esposa que los 
ayude a crecer en santidad y en la fe. Algunos de uste-
des pueden estar llamados al sacerdocio, para servir al 
pueblo de Dios mediante la Palabra y los sacramentos.

Si sienten ese llamado en su corazón, no lo ig-
noren. Llévenlo a Jesús. Hablen con un sacerdote en 
quien confíen. Otros pueden estar llamados a la vida 
religiosa consagrada, a ser testigos de una vida alegre 
entregada completamente a Dios. Si perciben este lla-
mado, ese suave impulso interior, no tengan miedo. 

Pidan al Señor que los guíe, que les muestre su plan.

Queridos amigos, mientras disciernen su voca-
ción, confíen en Jesús. Él sabe cómo conducirlos a 
la verdadera felicidad. Si abren su corazón, lo escu-
charán llamarlos a la santidad. Como dijo una vez el 
papa Benedicto XIV, Jesús no quita nada y lo da todo. 
Cuando nos entregamos a Él, recibimos mucho más 
de lo que jamás podríamos imaginar.

Su vocación siempre está unida a la misión más 
grande de la Iglesia, que existe para anunciar el Evan-
gelio a todo el mundo... Esa misión también es la de us-
tedes. ¿Qué don más grande pueden ofrecer al mundo 
que el don de la vida eterna en Cristo? ¿A qué causa 
más grande podrían dedicar su vida que al Evangelio? 
El mundo necesita misioneros. Los necesita a ustedes 
para compartir la luz y la alegría que han encontrado 
en Jesús. A quienes participan en la conferencia en 
Indianápolis, sepan que estoy rezando por ustedes.

Ustedes también están llamados a ser discípulos 
misioneros allí donde se encuentren. El Señor los invi-
ta a todos a compartir la Buena Noticia: la Buena No-
ticia de que Jesús murió por nuestros pecados, resu-
citó y vive hoy, ofreciéndonos su amor y su amistad. 
Así que, queridos amigos, gracias por sus preguntas. 
Gracias por escucharnos hoy.

Veo en ustedes una gran esperanza y una gran 
promesa, y confío en que el Señor está obrando en 
sus vidas. Que Él continúe bendiciéndolos, guiándo-
los y fortaleciéndolos mientras buscan servirlo en la 
Iglesia y en cada persona que pone en su camino. v

Impreso en Canadá 
Printed in Canada

Asegúrese de renovar su suscripción antes de la fecha de vencimiento. (La primera línea muestra el año y el mes).

Return undeliverable Canadian addresses to:
Head office:
MICHAEL 
1101 Principale St.,  
Rougemont, QC, J0L 1M0 
Canada


